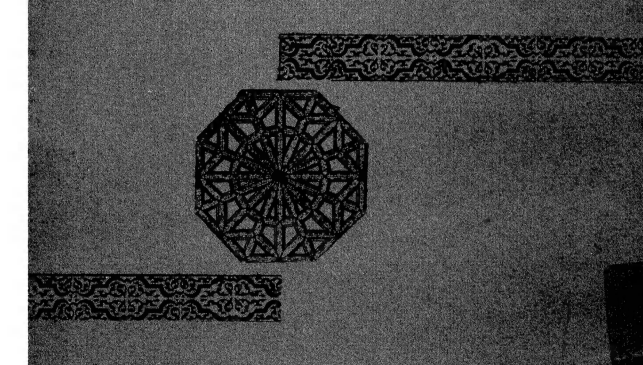
القى كالمركزية المركزية ومقاصد التشريع الإستدان



دفهم محدعلوان



# القيم الضرورية ومقاصد التشريع آلاسلامي

تألیف دکتور فهمی محمد علوان





القيم الضرورية ومقاصد التشريع الإسلامي

# إهداء

الحروح المرحوم فضيلة الشيخ مصطفى عبدالرازق ، الذى يرجع الفضل فى التنبيه على أهمية علم أصول الفقه كعلم فلسفى .

• • وإلى روح الأستاذ الإمام محمد عبده أول من أشار إلى أهمية كتاب الموافقات .

> \*\* وإلى كل من يقدس قيم الحياة الضرورية . إهـدى هـذا البحث

فهمي محمد علوان

# المقدمة

# أولاً : علم أصول الفقه هو أحد العلوم العقلية :

لقد بات واضحاً أن علم أصول الفقه هو أحد العلوم العقلية ، ولقد سبق للمرحوم الشيخ مصطفى عبد الرازق أن بين أهمية هذا العلم ، ورأى أن الباحث فى تاريخ الفلسفة الإسلامية يجب عليه أولاً أن يدرس الاجتهاد بالرأى لأنه أول ما ثبت من النظر العقلى عند المسلمين ونشأت منه المذاهب الفقهية ، واينع فى جنباته علم فلسفى هو علم أصول الفقه ، وهذه الحقيقة لم يكن أول من اكتشفها هو الشيخ مصطفى عبد الرازق ، ولكن يرجع له الفضل فى التنبيه عليها وإيرازها فى صورة منهجية وذلك بتقديم حجج عقلية وتاريخية تبين مدى عقلانية هذا العلم .

ولقد سبق لابن خلدون عند تعريفه لعلم أصول الفقه أن حدد خصائصه العقلية حيث يقول: « هو معرفة آداب المناظرة التي تجرى بين المذاهب الفقهية وغيرهم ولذلك قيل فيه انه معرفة بالقواعد من الحدود والآداب في الاستدلال التي يتوصل بها إلى حفظ رأى وهدمه ، كان هذا الرأى من الفقه أو غيره . وهو علم باحث عن وجوه الاستنباطات المختلفة من الأدلة الإجالية .

وهذه الحقيقة أكد عليها طاش كبرى زادة إذ يقول: « فروع علم أصول الفقه أربعة علوم: علم النظر، وهو علم المنطق الباحث عن أحوال الأدلة السمعية، أو حدود الأحكام الشرعية، وعلم المناظرة، وهو علم باحث عن أحوال المتخاصمين ليكون ترتيب البحث بينها على وجه الصواب حتى يظهر الحق بينها، ثم علم الجدل وعلم الحلاف. وكل هذه العلوم من العلوم العقلية الفلسفية، وجعلها فرعاً لعلم أصول الفقه يدل على مبلغ اصطباغ هذا العلم بالصبغة الفلسفية.

ويرى الشاطي أنه أقرب إلى علم الكلام ، فإذا كان علم الكلام وظيفته الدفاع عن الدين ضد الملحدين . فإن علم أصول الفقه وظيفته استنباط الأحكام بطريق العقل وفهم مقاصد الشارع من وضع الشريعة فعلماء أصول الفقه قد استنبطوا أحكاماً فهموا معانيها من أغراض الشريعة في الكتاب والسنة ، تارة من نفس القول ، وتارة من معناه ، وتارة من علة الحكم حتى نزلوا الوقائع التي لم تذكر على ما ذكر وسهلوا لمن جاء بعدهم طريق ذلك ، ومن هنا نجد أن أدق الكتابات في هذا العلم هي التي كتبها متكلمون كما يذكر ابن خلدون إذ يقول : « المتكلمون يجردون صور المسائل عن الفقه وعيلون إلى الاستدلال العقلي ما أمكن ذلك لأنه غالب على فنونهم ومقتضى طريقتهم ، وكان أحسن ما كتب فيه المتكلمون كتاب « البرهان » لإمام الحرمين ، و « المستصنى » للإمام الغزالي ، وهما من الأشعرية ، وكتاب « العهد » للقاضي عبد الجبار ، وشرحه « المعتمد » لأبي الحسين البصرى ، وهما من المعتزلة ، وكانت هذه الكتب الأربعة قواعد هذا الفن وأصوله وأركانه .

ولكن علم أصول الفقه غلب عليه الطابع المهجى ، فأصبح يقوم بدور المنطق بالنسبة إلى علم الفقه والعلاقة بينها هى علاقة النظرية بالتطبيق ، فإذا كان علم المنطق يدرس عملية التفكير مها كان مجالها ، ويحدد النظام العام الذي يجب أن نتبعه لكى يكون التفكير سليماً ، فإن علم أصول الفقه يعلمنا كيف ننهج فى الاستدلال بوصفه عملية تفكير لكى يكون الاستدلال صحيحاً وكيف نستنبط الأحكام من مصادرها .

وقد أدرج الفقهاء فى علم أصول الفقه ما تـمس الحاجة إليه للاستنباط بطريقة مباشرة من المباحث اللغوية ، حتى أن هذا النوع من القواعدكان هو أغلب ما صنف في علم أصول الفقه ، ثم أضافوا إلى ذلك ما يتعلق بتصور الأحكام(١) .

# ثانياً : المقاصد تمثل الجانب الأخلاقي لعلم الأصول :

إن استخلاص القانون العام من الجزئيات هو تجريد لهذه الجزئيات وارتفاع بها من الخصائص الجزئية إلى الخصائص العامة التى تحكم هذه الجزئيات ، وهذه سمة التفكير العقلى ولكن الفقهاء قبل الشاطبي أغفلوا إغفالاً يكاد يكون تاماً فكرة المقاصد ، اللهم إلا إشارة وردت في باب القياس تقسيم العلة بحسب مقاصد الشارع وبحسب الإفضاء إليها وأنها ثلاثة أقسام : ضروريات ، وحاجيات ، وتحسينات .

وهكذا بي علم أصول الفقه فاقداً قسماً عشماً عظيماً هو شطر العلم الباحث عن أحد ركنيه ، حتى القرن الثامن الهجرى عندما تدارك الشاطبي هذا النقص فحلل المقاصد إلى أربعة أنواع ، ثم أخذ يفصل كل نوع منها ، وأضاف إليها مقاصد المكلف في التكليف ، وبسط هذا الركن في الموافقات ، وبين كيف أن الشريعة مبنية على مراعاة للصالح وأنها نظام عام لجميع البشر ، دائم أبدى ، ولو فرضنا بقاء الدنيا إلى غير نهاية ، لأنها مراعى فيها مجرى العوائد المستمرة ، وأن اختلاف الأحكام عند اختلاف العوائد ترجع كل عادة إلى أصل شرعى يحكم به عليها ، وأن هذه الشريعة خاصتها السهاح وشأنها الرفق ..

فتحقيق هذه المقاصد وتحرى بسطها واستقصاء تفاريعها واستثمارها من استقراء موارد الشريعة فيها هو معرفة سر التشريع وعلم ما لابد منه لمن يحاول استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية إذ أنه لا يكنى النظر في هذه الأدلة الجزئية دون النظر إلى كليات الشريعة وإلاّ لتضاربت بين يديه الجزئيات وعارض بعضها بعضا في ظاهر الأمر ، إذا لم تكن في يده مقاصد الشارع ليعرف ما يأخذ منها وما يدع. لقد

<sup>(</sup>۱) يقسم الجوينى علم أصول الفقه إلى هذه المباحث وأقسام الكلام والأمر والنهى والعام والخاص ، المجمل والمبين ، والنص والظاهر والأمعال والناسخ والمنسوخ والاجماع ، والأخبار ، والقياس والحظر والاباحة ، وترتيب الأدلة ، وصفة المفتى وأحكام المجتهدين (الجوينى وامام الحرمين ، الورقات ، مكتبة أولاد صبيح ، مدون تاريخ ، ص ٢) .

حض الدين على التكمل الحلقى بالفضائل كلها وعلى التكمل العقلى بالمعارف والتكمل الدينى بالعادات التى يقصد منها تعظيم الله تعالى والسمو بالإنسان ، واختص الفقهاء بمعرفة العبادات والشريعة من حيث معرفة الأحكام والشروط ومآخذها وأداتها حتى آل ذلك إلى مجرد تطبيق قانونى عند الكثيرين ، لكن الشاطبي اهم إلى جانب ذلك بتكوين الفضائل الخلقية الدينية على أساس تجريبي فاهتم بتحليل النية والباعث والقصد في الأعال مع شعور كامل بالقيمة المخلقية وبالكمال الإنساني المقصود من الشارع وبذلك حول علم أصول الفقه من علم تطبيقي قانوني إلى علم أخلاقي تهذيبي بالمعنى الصحيح .

ففكرة المقاصد بالإضافة إلى أنها أكملت شطر العلم ، فإن الفضل يرجع لها في إبراز الجانب الأخلاقي لعلم أصول الفقه ، فما هو قانوني من وجهة نظر علماء أصول الفقه جعلته هي أخلاقياً فقد جمعت مجموعة مثالية من القواعد التي يتعين على الأفراد الامتثال لها حتى ولو تعارضت مع رغباتهم ونزواتهم الفردية ، وتقترن القاعدة الأخلاقية بالنية الطبية التي تسبق الفعل أو تصحبه ، أو تعقبه ، وهي ترفض التحيل الذي يتعارض مع القواعد الأخلاقية ، والقيم الأساسية ، كها تقترن القواعد الأخلاقية بحزاء يتمثل في الجزاء القانوني والحزاء الديني كها لا يخلو من الجزاء الاجتماعي لأن عدم احترام القواعد الأخلاقية فيه فساد لحالة المجتمع وفيه فوت حياة ، والاعتبارات الاجتماعية ، والاعتبارات الانسانية (١) وهذه والاعتبارات الاجتماعية ، والاعتبارات الانسانية (١) وهذه عي القيم الأساسية التي تمثل المصلحة المرسلة .

واستمرار السلوك في المجتمع بدافع المحافظة على هذه القيم يخلق إقناعاً جماعياً بواجب احترام القواعد الأخلاقية .

بهذا دعمت المقاصد العلاقة بين الأخلاق والتشريع فحيث تنتهى مواد القانون ، فليس هناك من سبيل إلا أن يتجه الناس إلى الأخلاق ، وفكرة المقاصد

 <sup>(</sup>١) تتمثل الأخلاق في فكرة المقاصد في المحافظة على الدين والنفس والمال والعقل والنسل وهي القيم التي تهدف إلى المحافظة على المصلحة .

قادرة على إيسجاد وعى قانونى جديد فالبؤس المخيم على الأحوال السياسية والاجتماعية مرده \_ إلى حد كبير \_ إلى هذه الحقيقة ، وهى أنه لا المشرعون ولا فلاسفة الأخلاق أو دارسو الأخلاق عندهم فكرة حية مباشرة عن مقاصد الشارع ، وقد دخلنا في عصر أصبح فيه الشعور بالقانون مفقود القوة ، عديم الروح ، خالياً من الإحساس ، ودراسة المقاصد من الناحية الأخلاقية . تمثل نهضة جديدة لا في مجال الأخلاق فحسب بل أيضاً في مجال التشريع . نهضة تبين أن تراثنا يجعل ما هو أخلاق هو أعلى مراتب الحق وأعلى مراتب الحق وأعلى مراتب العمل ، ويصبح لمصطلح الأخلاق معنى ديني ومعنى قانوني ، كما يصبح للقانون معنى أخلاقي . .

بهذا نجد أن قواعد الأخلاق هي نفسها قواعد التشريع ولا فرق بين سلوك الفرد وهو خاضع لقواعد قانونية أو قواعد أخلاقية لأن الغرض والقصد من وضع الشريعة هو تنظيم الحياة الاجتماعية . وهنا نجد أن هذه الأخلاق تختلف عن غيرها من النظريات الأخلاقية في أنها لا تسعى إلى إيجاد قواعد أخلاقية لتقويم شخصية الفرد والارتقاء بها فحسب ، وإنما تهتم بسيادة النظام الاجتماعي من خلال تنسيق الروابط بين الأفراد .

ولم يظهر بعد مصطلح فنى يمكن أن يتفق عليه الأخلاقيون بالنسبة لكلمة الخلاق، ومع ذلك يمكن أن تميز أخلاق المقاصد عن غيرها من النظريات الأخلاقية فهى تجمع بين الأخلاق الوصفية والأخلاق العيارية ، فهى تحاول أن تثبت نتائج العرف عن طريق بحث فلسنى فتنتقل من مقدمات تعارف الناس عليها إلى ما ينبغى أن يكون ، فالناس قد اتفقوا فى كل مكان وزمان على أن الضروريات تتمثل فى المحافظة على الدين والنفس والعقل والمال والنسل ، وأن هذه قيم وسيلية تهدف إلى تحقيق غاية ، وهذه الغاية تضفى على القيم الخمس الوسيلية معناها لكى تحقق كال الموجود البشرى وبذلك تصبح قيمة خلقية معيارية ولكن هذا الأمر يتطلب طبيعة إنسانية مشتركة تدفع الأفراد جميعاً إلى طلب ذات الغايات ، وهذه اما حاولنا إثباته من خلال منهج الاستقراء المعنوى الذى يبين أن هناك غاية خلقية واحدة لجميع البشر وهى المصلحة ، وهذه الغاية مستخلصة من ضروريات إنسانية ضرورية لبقاء الحياة ، وهى مستقلة عن آرائنا ورغباتنا الفردية فوجود هذه الفروريات كأساس للمصلحة هو غاية الأحكام المعيارية .

بهدا نجد أن الأخلاق هما تجمع بين أخلاق العرف وبين الأخلاق النظرية ، وعدما نقول ان المصلحة غاية خلقية ، نقصد بذلك أن نضع مبدءاً كلياً وعاماً وشاملاً ينبغى أن تكون عليه حياة الناس ، والمقصود بكلمة أخلاق هنا هو مجموعة الأفكار والأحكام والعواطف والعادات التي تنصل محقوق الناس وواجباتهم بعضهم تجاه البعض ، وهذه الأخلاق لا تقوم على الأسس التي وضعها الفلاسفة وإنما هي أخلاق موجودة أصلاً وتفرض نفسها على المجتمع ولا تسمح له بأن يشك في موضوعيتها .

### ثالثاً: لماذا ندرس المقاصد في إطار القيم الخلقية:

إن دراسة المقاصد من خلال علم الأخلاق ربما يكون فيه سد النقص فى المكتبة الإسلامية التى تكاد تخلو من بحث مشابه ، فحظ التفكير الأخلاقى علماً مستقلاً عن فروع المعرفة عند المسلمين يبدو ضئيلاً بالقياس إلى غيره من ألوان الفكر العلمى والفلسنى عند أعلام مفكرى العرب والكثير مما تقرؤه لهم من وجوه التفكير الأخلاقى الذى يتسم بطابع علمى أو فلسنى قد زودهم به التفكير الأجنبى الدخيل الذى تهيأ لهم منذ أن اتصلوا بتراث الأمم القديمة .

ويعدكتاب ابن مسكويه «تهذيب الأخلاق» ، أكمل دراسة علمية في مجال الأخلاق ، برعم أن أكبره منقول عن أرسطو فى الأخلاق النيقوماخية بوحه حاص ويعد الغزالى أكبر مفكرى الإسلام اهتهاماً بالأخلاق العملية ، وبذلك نجد أن أعظم ما كتب فى فلسفة الأخلاق كان على يد ابن مسكويه من ناحية ، وصوفية الإسلام من ناحية أخرى ، وما عدا ذلك فليس لفلسفة الأخلاق مجال كبير عند مفكرى الإسلام .

ولم يعرف المسلمون علم الأحلاق إلا على أنه علم عملى فقد كانت الأحلاق عباره عن محث فى الصفات الأدبية معروفة على وجه تعليمى ولذلك نجدها تكثر فى كتب الأدب وعند المؤرخين ورواة الأخبار ، ولا يخفى أن القرآن الكريم والسنة النبوية فيهما قدر كبير من الوصايا والحكم ، ولكن كل هذه أخلاق عملية . وحتى الأخلاق التى وصلت إلى المسلمين من اليونان لم تكن أخلاقاً نظرية وإنما كانت عبارة عن مجموعة من النصائح العملية ، أو عبارة عن وضع قواعد لمجموعة من الفضائل تقابلها مجموعة من الرذائل ، ومن هنا أصبحت تعرف على أنها قسم من الحكمة العملية أو هى علم

بالفضائل وكيفية اقتنائها لتتحلى بها النفس وبالردائل وكيفية توقيها لنتخلى عنها فموصوعه الأخلاق . والملكات والنفس الناطقة من حيت الاتصاف بها .

ويعرف طاش كبرى زادة علم الأخلاق فيقول « هو علم يعرف عنه أنواع الفضائل وهي اعتدال ثلاث قوى هي القوة النطرية والغضبية والشهوية . كل منها أوساط بين رزيلتين . فعلم الأخلاق اذن يهتم بتعريفات هذه الأمور . ثم طريقة العلاج مأن يعتدل في التوسط وموضوع هذا العلم الملكات النفسائية . من حيث تعديلها بين الافراط والتفريط .

يهذا نجد أن أعظم من كتب ى الاحلاق هو ابن مسكويه وهو عير ذى شأن يذكر في مجال الفلسفة بجانب الفلاسفة المسلمين من أمثال العاراني وابن سيبا وابن رشد الذيل لم يعيروا حتى الاخلاق اليونانية أي اهتهام . حقا إن هؤلاء وغيرهم كانت لهم اتجاهات أخلاقية نجدها م خلال الاتجاهات الصوفية في فكرهم . ولكن كل ذلك لم ينتج عنه نظرية في علم الأخلاق أصيلة أصالة مطلقة وقد يرجع السبب في ذلك إلى أَنْ عَلَمُ أَصُولُ الْفَقَهُ قُدْ حَجِبِ التَّفْكَيرِ فَى الْأَخْلَاقَ كَعْلَمُ مُسْتَقَلَّ . ولم يشعر مفكرو الإسلام بان هناك نقصا يجب اكماله في فروع المعرفة لأن علم أصول الفقه فيه ما يغني عن قيام علم الأخلاق وكان علم الفقه بمثابة التطبيق العملي لعلم الأصول . ولكننا الآن وبعد أن انفصل التشريع عن علم أصول الفقه واعتمد على مصادر غريبة نجد أن الحاجة قد أصبحت ماسة إلى وجود نظرية في الأخلاق مرتبطة بالتشريع . فإذاكنا في الطريق الآن إلى تطبيق الشريعة الإسلامية في مصر فان ارتباط القانون بنظرية أخلاقية . تُعبر عن مقاصد الشارع من وضع الشريعة . وخاصة إذا كانت ترتكز على قيم أساسية لا يمكن صلاح حال المجتمع الإنساني ككل إلا بالمحافظة عليها لأنها ليست قما موضوعة حينًا اتفق لمجرد ادخال الناس تحت سلطة الدين بل وضعت لتحقيق مقاصد الشارع في قيام مصالحهم في الدين والدنيا معا . وروعي في كل قيمة من هذه القيم أما حفظ شيَّ من الضروريات التي هي أساس العمران للرعية في كل ملة . والتي لولاها لم تـجر مصالح الدنيا على استقامة ولفاتت النجاه في الآخرة واما حفظ شيٌّ من الحاجيات كأنواع المعاملات التي لولا ورودها على الضروريات لوقع الناس في الضيق والحرج . واما حفظ شيَّ من التحسينات والتي ترجع إلى مكارم الأخلاق ومحاسن العادات. واما تكميل نوع من الأنواع الثلاثة بما يعين على تتحقيقه ولا يخلو باب من أبواب الفقه عبادات أو معاملات أو جنايات من رعاية هذه للصالح وتحقيق هده المقاصد التي لم توضع الأحكام إلالتحقيقها فإذا كان في إمكاننا أن نجعل المصلحه تتحقق من خلال السلوك الاحلاقي.

## رابعا: ما هو موقفك من كتب التراث ؟

ومما لا شك فيه أن أى باحث فى التراث لا بد وأن يواجه بالعديد من الصعاب والعقبات . وسأكتنى بذكر بعضها . لأنها صعاب وعقبات قد تواجه الباحث . أى باحث فى التراث .

الصعوبة الأولى: وهي أن كتب علم أصول الفقه عبارة عن دوائر - معارف فهي تعتمد على اللغة العربية من ناحية قواعدها ومن ناحية آدابها ، كما أن المنطق يلعب دوراً كبيراً في ربط المذهب والتعمق في دقائق الأمور والجدل العلمي المنظم للرد على الخصوم ، أما عن على الكلام فله دور كبير في اتجاه الفكر الأصولي ، ومن هنا يمكن أن تميز رأى المعتزلة عن رأى الأشاعرة في كل مسألة من مسائل علم أصول الفقه فمثلا القول بتكليف مالا يطاق عند الأشاعرة مرتبط عندهم بنظرية الكسب والقول سي ذلك مرتبط عند المعتزلة بالعدل الالهي وخلق الأفعال ، كما أن قول انشيعة بأن أقوال الإمام تدخل ضمن السنة النبوية هو اتجاه كلامي ناهيك عن أخذهم بالعقل أصلا ثالثا .

والصعوبة هنا لا تتمثل فى قراءة هذه الكتب وفهمها فحسب ولكن أيضا تتمثل فى معرفة اتجاه صاحبها المذهبى . فبالرغم من معرفة إلى أى مذهب كلامى ينتمى المؤلف وإلى أى مذهب فقهى يكتب . نجد من الصعب فصل الكتاب عن غيره من الكتب الأصولية فكلها يعلب عليها طابع العرض والشرح والتحليل والإضافة والحدف ومعارضة الخصوم والحدل ومن هناكان لا بد من معايشة هذه المراجع فترة طويلة من الزمن وقراءتها مرات ومرات حتى يمكن للباحث أن يصدر حكما قد يكون قريبا من الصواب .

الصحوبة الثانية : هي أن المفكر الإسلامي بصفة عامة غالبا ما يضني نوعاً ما من الاسناد إلى غيره فعندما يتكلم في الفلسفة يقول قال أرسطو «أو الفارابي أو ابن سينا » ، وعندما يتكلم في علم الكلام يقول قال : «الأشعرى» أو «النظام » أو الخياط » ، وعندما يتكلم في التصوف يسند رأيه إلى غيره من كبار الصوفية ، وفي علم أصول الفقه يقول قال : «أبو حنيفة » أو قال : «مالك » أو قال : «الشافعي » أو أحمد بن حنبل » ولكن الشاطبي يتميز عن كل هؤلاء بأنه ترك الأفراد واتجه إلى الفكرة فكثيراً ما يقول قال الشارع ومن هنا أضفي على فكرة المقاصد العمومية فلم يقل قال مالك لأنه يريد بهذه الفكرة توحيد المذاهب المختلفة فأول خطوة يتخذها حيال ذلك أن يركز على الفكرة ويترك الشخص .

وهنا إذا كنا نجد صعوبة فى التمييز بين الذات والموضوع إلا أن هذه كانت ميزة لفكرة الشاطبى ولهذا الكتاب أيضاً إذا حاولنا أن نركز على الفكرة أكثر من أن نركز على الأفراد \_ حقاً إن المقارنات قد اضطرتنا إلى ذكر بعض أسماء عربية كانت أو أجنبية ولكن لم تكن الأسماء هى المقصود بحال وإنما المقصود الفكرة العامة .

الصعوبة الثالثة: هى أن كتاب الموافقات لم يحظ بالقدر المطلوب من الدراسة والشرح والتفسير فقد أهمله الدارسون إهمالاً يكاد أن يكون تاماً حتى نبه على قيمته الأستاذ الإمام محمد عبده (۱) منذ قرن مضى من الزمان ولكن هذه اللفتة لم يقدر لها أن تثمر إلا من ناحية تحقيق الكتاب وطبعه مرتين أما الاقبال عليه ودراسته وفهم مقاصد الشريعة من خلاله ، أو حتى بيان خطأه فلم نعشر على دراسة كاملة في هذا الشأن فهل يرجع ذلك إلى عدم شهرة الشاطبي لأنه أتى في القرن الثاني الهجرى ولم يحظ بشهرة يمكنه من الدائتشار.

أنظر في مقدمة الموافقات للشيخ عبدالله دراز فقد أشار إلى أن الدى دفعه على تحقيق هذا الكتاب هو أن
 الأستاذ الإمام قد لفت إليه النظر ونبه على أهميته من الناحية العلمية .

يبدو أن ذلك سبب خاطى، والدليل على ذلك هو أن كتاب جمع الجوامع بشرح المحلى ظل قروناً هو الكتاب الوخيد الذى يدرس فى الأزهر مع أن هناك كثيراً من الكتب التى تفضله مثل الأحكام الآمدى والتحرير والمنهاج ومسلم الثبوت وغيرها من الكتب المؤلفة فى نفس القسم الذى اشتمل عليه جمع الجوامع ، كما أنه كان أقلها غناء أو أكثرها عناءاً .

إذن عدم شهرة الشاطبي لم تكن عائقاً لأن يدرس الكتاب ويحلل . ويبدو أن السبب الرئيسي لعدم شهرة الكتاب هو أنه غريب في فكرته وفي تبويبه وقد شعر الشاطبي نفسه بذلك ونبهنا إلى إعادة دراسته مرات ومرات إذا لم نفهم مرامي الكتاب ، ولاتهمله لعدم فهمنا له (۱) .

وهذه الصعوبة قد نبهتنا إلى أن الكتاب فيه فتح لآفاق جديدة للاجتبهاد وفتح للدارك عقلية غير محدودة ويكفى أننا نبحث فى الهدف أو القصد ونتذوق هذا المعنى الذى يحتاج إلى أعال للفكر وتعمق فى المعانى والنظر إلى علوم التفسير والحديث والفقه وأصوله واللغة والفلسفة والكلام والتصوف على أنها لا قيمة لها فى ذاتها إلا إذا كانت تقصد مصلحة الإنسان.

الصعوبة الرابعة : وفى فى أى علم من العلوم يمكن وضع المقاصد فالفكرة أصلاً فكرة شرعية من ناحية إنتهائها لعلم أصول الفقه ، ومع ذلك فإن هذه الفكرة تقترب من القانون بقدر اقترابها من فلسفة الأخلاق ولهذا آثرنا أن نضعها فى إطار علم

<sup>(</sup>۱) تقابلت مع أحد أساتذة الشريعة بكلية الشريعة والقانون بجامعة الأزهر لكى استبين منه مكانة الموافقات وفكرة المقاصد من الدراسات الشرعية فكانت وجهة نظره أن الكتاب لاقيمة له من الناحية التشريعية وأنه حتو ولعو وقائم على أسلوب حطابى وأن فكرة المقاصد التي قال بها ما هي إلا فكرة المصلحة المرسلة التي قال بها الامام مالك وانه يدرس الصروريات والحاحيات والتحسينات صعر مادة المشريعة في لا يريد على محاضرتين وهو يدم لصياعها في هذا الكلام ولا نقول أن ذلك الرأى معبر عن كل أساتدة التربعة ولكن على الأقل في الوقت الحاصر هو الرأى العالم وهذا يدل على أن فكرة المقاصد مهملة تماماً من حيث دراستها من الحاس التشريعين ..

الأخلاق حتى يستبين الجانب الأخلاق للشريعة فيقلل من تخرف الحذرين من تطبيق الشريعة الإسلامية بالنسبة للقوانين الجنائية خاصة والمدنية بوجه عام .

## خامساً: أقسام الكتاب:

والكتاب يتكون من مقدمة وسبعة فصول وخاتمة ، فى الفصل الأول درسنا البيئة الأندلسية بالمقارنة بالبيئة فى المشرق العربى وبينا أثر البيئتين على تكوين الشخصية الأندلسية بصفة عامة وشخصية الشاطبي بصفة خاصة وأثر ذلك على فكرة المقاصد .

وفى الفصل الثانى درسنا العلاقة بين المقاصد وأصول الفقه من حيث الاتمجاه الفكرى للمقاصد نحو الوحدة للذهبية فى علم أصول الفقه وكيف أن الاختلاف بين هذه المذاهب وتعددها هو اختلاف شكلى فهو اما أن يرجع إلى عدم فهم اللغة وطبيعتها أو إلى الميل مع الهوى والرغبة فى التحزب ، كما بينا أن السبب الحقيقى وراء كل ذلك هو عدم فهم مقاصد الشارع من وضع الشريعة ولكى نفهم مقصد الشارع عن وضع الشريعة ولكى نفهم مقصد الشارع علينا مراعاة القواعد التي أقرتها المقاصد لتوحيد المختلفين .

وفى الفصل الثالث بينا أن هناك علاقة بين علم أصول العقه والفلسفة والتصوف وأن علم أصول الفقه إذا كان ينكر الفلسفة الميتافيزيقية فإنه من ناحية أخرى يقر الفلسفة المعملية كما أنه يقر العقل ، ورفع من قدره حتى جعله يقف مناظراً للشرع في كل أمر ، كما وضعت المقاصد معياراً للتصوف .

وفى الفصل الرابع درسنا منهج الاستقراء للعنوى فبينا طبيعته كمنهج فكرى متميز، ثم أوضحنا العناصر أو الأسس التي يقوم عليها هذا المنهج وقارنا بينه وبين الاستقراء المنطقي والاستقراء العلمي وكيف أنه يتميز عنهها، ثم بينا كيف أن هذا المنهج هو منهج البحث الوحيد الذي يصلح للدراسات الإنسانية، بعد أن فشل المنهج العلمي في تحويل الدراسات الإنسانية إلى دراسات علمية بحتة ، وبينا كيف ان هذه المعرفة تبدأ بالتجريب وتنتهي بالعقل ، ومن هنا تميزت عن المعرفة العلمية والذوقية والعقلية .

وفي الفصل الخامس درسنا الأساس الذي تقوم عليه القيم في فكرة المقاصد وبينا أن هناك قيماً خمساً ضرورية ضرورة مطلقة وأن الحفاظ عليها يسم في مراتب ثلاث ، الأولى هي مرتبة الضروريات ، والثانية هي مرتبة الحاجيات ، والثالثة هي مرتبة المتحسينات وبينا العلاقة بين هذه المراتب بعضها والبعض الآخر وكيف أنها في مجموعها تشكل وحدة بحيث لا يمكن أن نقول بأن هذه أولى من تلك . كما بينا أن هذه القيم الخمس هي قيم وسيلية تنتهي بقيمة غائية " وهي المصلحة " وهذه المصلحة تختلف عن المصلحة في الاستعال الدارج كما أنها تختلف عن المصلحة التي استعملها برتراند راسل ، وتتميز بخصائص عدة عن مذهب المنفعة العامة " ومذاهب اللذة " في أنها عمومية أنها لا تقبل الاستثناء كما هو الحال في عمومية وكانت " وإنما عموميتها هي في أن الاستثناء طالما لا يشكل قاعدة تقف في مقام القاعدة الأصلية فهذا الاستثناء لا قيمة له كما أنها مصلحة كلية بحيث لا تحص فردًا أوتميزه عن غيره ، وكذلك هي مصلحة مطلقة ولذلك أطلق علماء أصول الفقه عليها المسلحة المرسلة .

وفى الفصل السادس درسنا العلاقة بين المصلحة من حيث هى قيمة خلقية وبين المنية من حيث ارتباطها بالفعل ، وأوضحنا أن هناك معياراً يمكن من خلاله أن نميز النية الصالحة من النية السيئة أو الحيلة ، وبينا أن هناك نوعاً من التحيل قد يكون مقبولاً وذلك إذا كان يعمل على الحفاظ على القيم الضرورية وهو يختلف عن سوء النية التى أقرها ماكياقيلى مبدءاً خلقياً في سياسته للأمير.

وفى الفصل السابع درسنا الامتثال وعلاقته بالفعل • وبينا أن الامتثال لا بد وأن يكون ضرورة بحيث لا يمكن أن يحيا الإنسان حياة صالحة دون أن يكون مقيداً بقواعد يسير وفقاً لها ويعمل من أجلها ، وأن لا يسترسل مع هواه ، وإلا أصبح كالحيوان يسير حيث توجهه غرائزه ، وأن هذا الامتثال محكوم بقدرة الإنسان على القيام بالفعل ، وأن هناك حدوداً للقدرة • وما يخرج عن تلك الحدود أطلق عليه علماء الأصول التكليف بما لا يطاق ، وبينا أن هذا النوع من الأفعال ليس له وجود في الشريعة ، ولا يجوز بما

لأن الشريعة قد اكتملت ولا يمكن أن يضاف إليها نصوص جديدة ، ومن هنا أصبح الإمكان والاستحاالة قضايا خارجة عن حدود الواقع الفعلي .

كما بينا أن هناك علاقة بين القدرة على الفعل وبين الجزاء وكيف أن الامتثال لا يتحقق بصورة فعلية إلا إذا كان هناك نوع ما من الجزاء وأن عدم الجزاء قد يؤدى إلى الفوضى .

وفى المخاتمة بيناكيف أن هذه القضايا التى وردت فى البحث تكون نظرية فى الأخلاق تتميز عن كل النظريات الفلسفية وتهدف إلى إيجاد قيم أساسية مشتركة للحياة وتعمل على رقى الإنسان وتقدمه ..

# بيئت الانحلس الجغرافية والسياسية والثقافية

#### أولا: تمهيد

لم يحظ الشاطبى بالقدر الكافى من الترجمة (١) وقد يرجع ذلك إلى أنه عاش فى بداية النهاية للحضارة الإسلامية ، فكل ما يعرف عنه يعد قليلا بالنسبة لعالم له قدم راسخة فى أكثر علوم عصره .

ولقد كان الشاطبي في عصر لاحق لكل هذا الكم الهائل من دوائر المعارف ، ولذلك لم نعثر له على ترجمة فيها ، ولم نجد له ذكرا في دوائر المعارف الحديثة إلا في هدية العارفين ، والحلل السندسية للأمير شكيب أرسلان ) طبعة عيسى الباني الحلى بمصر ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩ م ) كما أن محقق كتاب الموافقات قدم عنه في بداية الكتاب ولكنه لم يزد كثيرا عها جاء في الحلل السندسية وعلى ذلك فان التعرف على الشاطبي هنا يعتمد في المقام الأولى على العوامل المحيطة به .

<sup>(</sup>١) تعد المكتبة العربية أغنى مكتبات العالم بالنسبة لكتب التراجم ، فقد كان العرب مغرمين بكتابة التراجم ، فهناك طبقات الأطباء ، وطبقات الأدباء ، وطبقات النحاه ، وطبقات الفقهاء ، وطبقات الصوفية ، وطبقات الشعراء ، بالاضافة الى فهرست ابن النديم ، ووفيات الأعيان .. إلى آخر هذه الأسماء التي تعير عن معنى واحد وهو أن هذه الكتب تمثل دواثر معارف .

ومن هنا قد يكون للحديث عن البيئة الجغرافية التى نشأ فيها الشاطبى ، وكذا الحديث عن البيئة السياسة والثقافية من الأهمية بمكان بحيث توضح لنا جوانب كثيرة من شخصيته ، والتى يمكن على أساسها تحديد المعالم الرئيسية لأفكاره الهامة ، ولذلك فإن هذا الفصل يعد محاولة لتحديد العلاقة بين البيئة والشخصية فإذا كان لإنسان القدرة على تغيير البيئة فإن للبيئة أيضا القدرة على طبع الشخصية بسمات معينة ، لأن العلاقة بين البيئة والشخصية علاقة وثيقة .

#### ثانيا: حياة الشاطى ومؤلفاته:

ما ذكرت كتب التراجم عنه أنه هو أبو اسحق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمى الغرناطي، توفى في شعبان من سنة ٧٩٠ هـ. هذا كل ما يعرف عن شخصيته، أما ما تركه من مؤلفات ظه شرح على الألفية (١) في النحو في أربعة على المحلالت، قال عنها علماء اللغة انها من أحسن ما كتب في شرح الألفية على الاطلاق، وله كتاب المجالس " شرح فيه كتاب المبيوع من صحيح المبخارى " وله كتاب الاعتصام وقد طبع في مطبعة المنار في ثلاثة أجزاء (٢) وله كتاب الافادات

<sup>(</sup>١) صاحب الألفية هو الامام أبو عبدا الله محمد جال الدين بن مالك المولود سنة ٩٠٠ هـ والمتوفى سنة ٦٨٢ من الهجرة وسميت الألفية لأنه نظم قواعد النحو والصرف فى أبيات بلغ عددها ألف بيت من الشعر ومازالت تدرس بالأزهر حتى الآن وتشهر بألفية ابن مالك .

<sup>(</sup>٢) يمدكتاب الاعتصام مكلا لكتاب الموافقات ، لأن الشاطبي أراد من وضعه أن يفرق بين البدع الواجية والبدع المحرمة والمندوية وللباحة ، فالمتشددون يرون أن كل جديد بدعة ، واستندوا إلى الحديث النبوى اكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار ، وعمموا هذا الحديث بصورة مطلقة ، حتى أصبحوا يحاربون كل جديد ، سواء كان متعلقاً بأمور الدين أو الدنيا .

وقد فرق الشاطبي بين المقصود الحقيق لهذا الحديث وبين فهم هؤلاء له ، وبين أن الأصل اللغوى لمادة وبدع ، هو الالعتراع على غير مثال سابق ، فيقال فلان ابتدع بدعة بعنى ابتدأ طريقة لم يسبق إليها ، ومن هذا المعنى سميت البدعة بدعة وصلى هذا المعنى سمي العمل الذي لا دليل عليه في الشرع بدعة . ولكن هذا المعنى لا يجب إطلاقه ، لأن الإنسان إذا اخترع حرقة أو صناعة أو ابتكر شيئاً يساعده على المتقدم والرفاهية فلا يسمى بدعة ، ومن هنا تخرج علوم النحو والتصريف ومفردات اللغة وأصول الفقه وأصول الدين وسائر العلوم الحادمة للأمور الدينية والدنيوية :=

والانشادات ذكره المقرى فى نفح الطيب وذكر افادة تبين أن طبيعة الكتاب كانت نتيجة جدال وحوار مع الآخرين ورسائل وردود عليها حول موضوعات ثقافية ، وحلول لبعض الألغاز العلمية .تشبه مقامات الحريرى ، وبديع الزمان الهمزانى ، ولكنها ليست من خيال الشاطبي بل من جدال وحوار مع آخرين .

وله كتاب الاتفاق بين أهل الاشتقاق وعنوانه والتعرف بأسرار التكليف، وهو الكتاب الذى اشتهر فيما بعد وبالموافقات، وفكرة المقاصد التى هى موضوع هذا الكتاب هى الجزء الثانى من الأجزاء الأربعة التى يتكون منها هذا الكتاب.

ولقد لقب الشاطبي بهذا الاسم نسبة إلى شاطبة ، وهو غير الشاطبي<sup>(۱)</sup> نزيل الاسكندرية الذي يعرف بن البي الربيع واسمه أبو عبد الله محمد بن سليان المعافري الشاطبي ، ، وهو شيخ صوفي ولد بشاطبة سنة ٥٨٥ هـ وتوفى بالأسكندرية سنة ٦٧٧ هـ ودفن بها وهذان هما أشهر من لقب بلقب الشاطبي .

وعلى الأرجح أن الشاطبي من أصل عربي ، لأن نسبه ينتهي إلى لخم وللعروف أن اللخمييـن كانوا من العناصر العربية التي استقرت بالأندلس بعد فتحها .

#### ثالثاً : يئته الجغرافية :

ليس المقصود من الحديث عن البيئة الجغرافية للأندلس هو استخلاص حقائق علمية دقيقة عن هذه البيئة وإنها المقصود هو بيان مدى الانطباع الذي خلفته هذه البيئة على العرب الفاتحين ، فهي تختلف من حيث مناخها عن البيئة التي خرجوا منها ، هذا الاختلاف جعل هناك تباينا بين الشخصية الشرقية والمغربية ، وتميزت كل

<sup>=</sup> وربط الشاطبي بين البدع والأحكام الحمسة ، فرأى أن هناك بدعة واجبة مثل كتابة المصحف وهناك ما هو مندوب مثل الاجتماع فى رمضان على قارىء واحد وعلى ذلك فليست البدع كلها مذمومة باطلاق ، ولكن منها ماهو واجب وما هو مندوب وماهو مكروه وماهو مباح . (الشاطبي ـ الاعتصام ـ مطبعة المنار القاهرة (١٣٣١هـ ١٩٣٦م جـ ١ ص ٩٥، ٩٦، ٩١، ٢١، ٢١٨).

 <sup>(</sup>۱) هناك كثير من يلقبون بالشاطبي نسبة الى شاطبة ، ذكرهم المقرى فى نفع الطيب ، فمن شاء فليرجع الى جـ
 ٢ ص ٢٩٩ ، وجـ ٣ صفحات ٥٦٩ ، ٣٣١ ، ٣٧٢ ، ٣٩١ فقد ترجم لكثيرين من يلقبون بالشاطبي .

منها بخصائص محددة بحيث أصبح من السهل اظهار الفروق بين هاتين الشخصيتين عهده الهروق بمكن ادراكها من خلال ارتباطها بالبيئة الجغرافية .

فالطبيعة فى المشرق الإسلامى فيها شئ من القسوة ، فاذا نظرنا إلى شبه الجزيرة العربية نجد أن الطابع الغالب على جغرافيتها هو الرهال والصحارى ، وصخور الجبال التى لم تمنح الإنسان غير بقاع صغيرة متناثرة تمكن من استغلالها فى الرعى فى أكثر الأحيان . وفى الزراعة فى أقلها ، فهى بيئة طاردة لسكانها ، ولكن ذلك لا يمنع من ارتباط الانسان بها . فقد أحب العربى بيئته حبا ملك عليه قلبه وعقله ، وطبع فكره عطابع يكاد يكون انعكاسا لهذه البيئة ، كما أنها وسمت العربى بسمات مثل الشجاعة والكرم والنجدة إلى غير ذلك من الصفات الحميدة ، كما أنها وسمته ببعض الصفات الذميمة .

أما الأندلس فهى تختلف عن المشرق العربى اختلافا جذريا ، فبيئتها لينة ومن النادر أن تجد فيها صحارى أو جبالا أو صخورًا..، وانها هى أشبه ما تكون بيستان متصل ، وقد كان لهذه البيئة أثر على طبع الشخصية الأندلسية بسمات تختلف عن الشخصية المشرقية .

وقد ازداد حب الإنسان العربي للأندلس عاكان عليه بالنسبة للجزيرة العربية ، فأصبح وكأنه جزء من الأرض ، يحاول أن يرتبط بها بكل الطرق ، ومن هنا تأتى صعوبة استخلاص حقائق دقيقة من كتابات المؤرخين ، وخاصة إذا كان هذا المؤرخ من أبناء الأندلس ، فاننا نجده يسترسل مع الخيال ، ويبالغ في الوصف ، ليأتى التعبير في ثوب أدبي رائع ، فبلغ بهم الأمر إلى حد القول بأن الأندلس هي جنة الدنا .

ان حب العرب للأندلس جعلهم يحاولون تأصيل وجودهم فيها ، فيحاولون خلق مبررات لاثبات أن أجدادهم هم أصحاب هذه البلاد منذ فترة ما قبل التاريخ ، فأول من سكن بهذه البلاد هو الأندلسي بن طوبال بن يافث بن نوح ، وقد سميت باسمه . كما أن أخاه سبت بن يافث نزل العدوة المقابلة لها ، وإليه تنسب سبتة ، وعلى ذلك قالوا إن أهل الأندلس قد يكونون من أصل عربي .

إن هذا الادعاء وان كان مجانباً للصواب ، إلا أنه بين حقيقة هامة ، وهى ان العرب كانوا يحبون هذه البلاد لدرجة جعلتهم ينسبونها إلى الأجداد ، وإن الأحفاد قد غابوا عنها فترة ، ولكنهم عادوا إليها ثانية ، ولم يصل الأمر بهم إلى اعتبارها الأرض الموعودة فحسب ، بل عندما طردوا منها اعتبروها الفردوس المفقود .

ولكن هناك فريقا من المؤرخين العرب قد اهتدى للتعليلات العلمية الدقيقة عن الأندلس ، ولكنهم لم يعيروها أى اهتهام ، فقد نقل المقرى عن احمد بن محمد الرازى قوله « ان أول من سكن الأندلس منذ القدم قوم يعرفون بالأندلش « بالشين المعجمة » بهم سمى المكان ، وعرب فيا بعد « بالسين غير المعجمة » وهذا التعليل قد يكون مقبولا من الناحية الموضوعية .

كها أن حب العرب للأندلس يظهر بصورة أوضح مما سبق عندما نقرأ نصا لوصف هذه البلاد ذكره المقرى فهم يرون » أن هذه البلاد قد اختصها الله بخصائص فريدة لا تشاركها فيها أية بقعة من بقاع الأرض ، ففيها الأراضي الواسعة ، والمياه الوفيرة ، وأنواع الثهار ، ومن ناحية مناخها فهي شامية في طيبها وهوائها ، يهانية في اعتدالها واستوائها ، هندية في عطرها وذكائها ، طيبة في جواهر معادنها ، عدنية في منافع سواحلها ، وهي بذلك قد جمعت أفضل الخصائص التي تتمتع بها الكرة الأرضة » .

هذه البيئة الغنية الخصبة اللنة ، قد طبعت الإنسان بطابع خاص من حيث ملبسه ومسكنه ومطعمه ، فارتدى أهل هذه البلاد الملابس الفارهة وتفننوا فى أنواع الطعام ، أما المسكن فقد فاز بقدر كبير من الرعاية والاهتمام بحيث أصبحت قراها ناهيك عن مدنها في غاية من الجال ، ويصاب ابن سعيد بالدهشة عند زيارته لمصر ورؤيته الفرق بين قراها وقرى الأندلس فيقول : «ولقد تعجبت لما دخلت الديار المصرية من أوضاع قراها التي تكدر العيون بسوادها ، ويضيق الصدر بأوضاعها ، وكيف أنها مهملة إلى هذا الحده ؟

فاذاكان ابن سعيد رأى هذا الفرق بين مصر والأندلس فما هو الحال لو قارن بين الأندلس وبادية الجزيرة العربية ؟ .

من هنا نرى أن التباين والاختلاف واضح بين الطبيعة فى المشرق العربى = وبين الطبيعة فى المشرق العربى = وبين الطبيعة فى الأندلس ، وأن العلاقة بين الانسان والطبيعة كانت عاملا من العوامل التى ميزت الشخصية الاندلسية بسمات جعلتها تجمع بين أصالة العربى وشجاعته وميله إلى الخشونة والطبع القاسى من ناحية ورقة الروح الأندلسية والميل إلى النعيم والترف والمجون من ناحية أخرى وفى ذلك يقول المقرى فهم أهل سباق إلى حلبة الجهاد ، مهطعين الى داعية الجبال والوهاد ، وهم كذلك اهل ترف ونعيم وبحون ، ومداراة الشعراء خوف الهجاء » .

بهذا نجد أنهم يحافظون على الأصول الأخلاقية العامة لكن مع ميل إلى التحرير والانطلاق وحب للترخيص وبغض للتزمت، وهذه الصفات بعينها يمكن وسم الشاطبي بها . لأنها تظهر واضحة جلية من خلال فكره، فأهم ما يميز الموافقات والاعتصام هو الجمع بين السهاحة واليسر، وبغض التزمت والتشدد في الدين مع الاحتماظ بالأصول الرئيسية للشريعة، ولكن ليس معنى ذلك أن فكرة المقاصد من وحى البيئة والعقل الخالص، وإنما هي أصلا فكرة تقوم على جذور شرعية استوحاها من استقراء الشريعة، وتتبع مقاصدها ومعرفة اتجاهاتها بطريقة الاستقراء المعنوي الذي يعتمد على استقراء معنى النصوص، فطابع السهاحة واليسر هو أصل من أصول الشريعة، وفضل البيئة هنا أنها وجهت الشاطبي إلى هذا العنصر الهام، والعمل على البرازه بصورة منهجية دقيقة.

#### رابعا: بيئته السياسية

لم يعرف العرب الهدوء والسكينة منذ أن فتحوا الأندلس \_ اللهم الا فترات قصيرة بين الحين والحين قد تخمد فيها النيران تحت الرماد \_ وإذا كان العرب قد أحبوا هذه البلاد فإنهم ولا شك كانوا يحاولون الدفاع عنها بكل غال وعزيز ، فدافعوا عنها بالسيف والقلم وبالمكرة أيضا ، ومن هناكان للتاريخ السياسي أثر في فهم الاتجاه العام لممكري الأندلس .

ويقسم المؤرخون عادة التاريخ السياسي للأندلس إلى عصور ، على رأس كل عصر حدث يميزه عن غيره من العصور . فالعصر الأول هو الذى يبدأ بالفتح الإسلامى، وقد استمر فتح الأندلس مدة أربع سنوات (من ٩١ هـ ـ • ٩٥ هـ) فقد عمل العرب على إزالة حكم القوط الذين تركوا آثارا سيئة ـ واصلاح ما أفسدوه وبذلك أصبحت الأندلس جزءا من الدولة العربية الإسلامية.

لقد عامل العرب أهل الأندلس معاملة طيبة ، وقضوا على نظام الطبقات و المجتمع الأسباني . كما ضعمت سلطة الكنيسة وقلت ثروتها بعد أن اعتنق الكتير من الأسبان الإسلام .

وينتهى هذا العصر بقيام دولة بى أمية على يد عبد الرحمن الداحل (١٣٨ هـ ـ ٧٥٥ م) وقد سمى هذا العصر بعصر الولاة لأن الأندلس كانت تحكم بواسطة وال يعينه الخليفة فى دمشق وأحيانا يعينه حاكم شهال أفريقيا .

أما العصر الثانى فهو الذى يبدأ بتأسيس عبد الرحم الداخل لدولة بنى أمية فى الأندلس (١٣٨ هـ - ٧٥٥ م) وقد اضطربت الأندلس بسبب انقسام العرب على انفسهم فضلا عن الخلافات التى قامت بينهم وبين البربر وعندما سقطت الدولة الأموية فى المتبرق العربي وقامت الدولة العباسية ، نكل العباسيون بكل أفراد البيت الأموى ، ولم ينج من بطش بنى العباس سوى عبد الرحمن بن معاوية بن هشام بن عبد الملك ، الذى مازال يتنقل من بلد إلى بلد مجتازا ما يصادفه من صعاب ومشاق حتى نزل عند اخواله فى المغرب الأقصى ، وقد استعان عبد الرحمن بموالى بنى أمية فى الأندلس اخواله فى المغرب واستطاع واستطاع أن يقيم دولة فى الأندلس ، واتخذ قرطبه عاصمة لها ، وقد كانت مدة حكمه أربعة وثلاثين عاما قضاها كلها فى العمل الشاق والجهاد المتواصل لتوطيد دعائم الحكم وثبا .

لقد بلغت تلك الدولة ذروة مجدها فى عهد عبد الرحمن الناصر الذى جعل منها خلافة عظيمة ، فقد سار على سياسة أبيه الرامية إلى إصلاح البلاد فى الداخل ، ومقاومة الأخطار الخارجية التى تهدد استقلال البلاد وسيادتها ، وعندما أيقن من قوته فى داخل الأندلس ، ورأى أن دولته أصبحت موحدة وقوية ، عمدا إلى تلقيب نفسه

بلقب خليفة سنة ٢١٧ - وبذلك تـحولت الإمارة فى الأندلس إلى خلافة ، وأصبح فى العالم الإسلامى ثلاث خلافات : العباسية فى بغداد ، والفاطمية فى المغرب . والأموية فى الأندلس .

ولما توفى عبد الرحمن الناصر (سنة ٣٠٠هـ) خلفه ابنه الحكم المستنصر فحافظ على وحدة البلاد و وحاها من الأخطار الخارجية ، واتسع نفوذ الأندلس في عهده حتى دانت له بلاد المغرب الأقصى والأوسط بالولاء والطاعة ولكن بعد وفاة المستنصر أخذت الدولة الأموية في الضعف ، فقد تولى الخلافة هشام المؤيد وهو في العاشرة من عمره وصارت أمه (صبح) تتمتع بنفوذ كبير في الدولة وقربت إليها محمد ابن أبي عامر الذي ازداد نفوذه حتى أصبح الحاكم الفعلى للدولة وبوفاته (سنة ابن أبي عامر الذي ازداد نفوذه حتى أصبح الحاكم الفعلى للدولة وبوفاته (سنة الحكم ، وبوفاته سنة ٣٩٩هـ ـ ١٠٠٨ م سادت الفوضى بلاد الأندلس ولم يستطع الحلم ، وبوفاته سنة ٣٩٩هـ ـ ١٠٠٨ م سادت الفوضى بلاد الأندلس ولم يستطع الخلفاء :لدين تولوا الحكم بعد هشام السيطرة على البلاد ، فتنافس حزبا الصقالبة والبربر على الاستئثار بالسلطة ، ولم يكن في البيت الأموى بالأندلس من يصلح لتوحيد البلاد ، فزالت الخلافة الأموية (سنة ٢٢٤هـ ـ ١٠٣٠ م) وانقسمت الدولة الإسلامية في الأندلس إلى عدة دويلات حتى أصبح لكل مدينة أميرها المستقل الإسلامية في الأندلس إلى عدة دويلات حتى أصبح لكل مدينة أميرها المستقل ودخلت بذلك في عصر جديد يسمى بعصر ملوك الطوائف .

ويبدأ هذا العصر بسقوط الدولة الأموية وينتهى باستيلاء المرابطين على الأندلس بقيادة يوسف بن تاشفين (سنة ٤٩٣ هـ ــ ١٠٩١ م) .

وكان يقيم بالأندلس عناصر البربر والصقالبة العرب فأصبح لكل منهم مناطق نفوذ فى الدويلات الإسلامية التى قامت على أنقاض الدولة الأموية ، فتغلب البربر على الأجزاء الحنوبية الخصبة ، وقامت فى مدينة مالقة والجزيرة الحضراء والجزيرة المجاورة لأسبانيا دولة بنى حمود ، وكان للصقالبة دولة بنى عامر فى بلنسية ، أما العرب فمن أشهر دولهم دولة بنى هود بسرقطة وبنى جهود بقرطبة ، وبنى عباد باشبيلية .

وتعتبر دولة بنى عباد أشهر دول ملوك الطوائف بالأندلس ، وقد ولى امارتها على أثر زوال الحلافة الأموية أبو القاسم عباد اللخمى المتوفى سنة ٤٦٢ هـ حيث خلفه

المعتمد على الله ، والذى يعد من أعظم ملوك الطوائف ، وكان شغوفا بالشعر والأدب فأصبحت إشبيلية فى عهده أشبه ما تكون بسوق للأدب فى الأندلس ، وكان المعتمد إلى جانب ذلك محبا للترف الذى كان سببا فى استياء سواد الشعب وطبقة الفقهاء أصحاب النفوذ السياسى .

كها أن هذه الحالة سادت الأندلس بصفة عامة ، وكانت نذيرا بسوه العاقبة لأنه في الوقت الذي غلب فيه الترف وانتشرت الفوضى والاضطرابات في الأندلس كانت الولايات النصرانية في شمال أسبانيا مثل ليونية وقشتالة وأرجونة قد أخذت تتعاون فيا بينها للوقوف في وجه المسلمين وبدأ الأدفونش يكيد للمسلمين ويضعف من نفود ملوك الطوائف ويقوى من شأنه ، وبذلك بدأ يستقطب المدن الأندلسية واحدة بعد الأخرى ، فأخذ طليطلة ثم قرطبة سنة 220 هـ .

وقد استنجد ملوك الطوائف بعبد المؤمن الذى استرد قرطبة ثم جاء ابنه يوسف ، ثم ابنه يعقوب . إلى أن تولى محمد الناصر المشئوم على المسلمين وعلى جزيرة الأندلس بالمخصوص ، وكانت عليه وعلى المسلمين واقعة العقاب المشهورة سنة ٢٠٩ هـ ولم تقم للمسلمين بعدها فى الأندلس قائمة تحمد واستولى الافرنج على أكثر الأندلس بعد ذلك ، ويرجع ذلك إلى أن الناصر قد قتل الكثير من رجال الأندلس بسبب معارضتهم السياسية وهؤلاء كان معظمهم من المحاربين الأقوياء ، والمدربين على قتال الافرنج فانعدمت الثقة فى الحاكم ، وتخلى المسلمون عن القتال ، وكان ذلك كله فى صالح الافرنج .

ولما مات الناصر سنة ٦٢٠ هـ ، تولى بعده ابنه يوسف المستنصر ، وكان مولعا بالراحة ، فضعفت الدولة في عهده ، وبعد وفاته تولى عم أبيه عبد الواحد بن يوسف بن عبد المؤمن فلم يحسن تدبير الأمور ، ولذلك استولى العادل بن المنصور على الأندلس بغير كلفة ، وكانت بينه وبين الافرنج حروب انتهت بهزيمته وفراره إلى مراكش ، واستولى بنو مرين على المغرب وقتلوا الواثق سنة ٦٨٨ هـ فانقرضت دولة بنى عبد المؤمن .

أما المتوكل بن هود فملك معظم الأندلس ، ولكن كثرت عليه الخوارج وقتله وزيره ابن الرمييمي غدرا بألمريه ، واغتنم الأفرنج الفرصة فاستولوا على كثير مما بقى

بأيدى المسلمين من البلاد والحصون = ولم يبق بالأندلس إلا مملكة غرناطة = وبسقوط هذه المملكة انتهى حكم المسلمين للأندلس نهائيا سنة ٨٩٨ هـ ـ ١٤٩٢ م .

من هذا العرض الموجز لتاريخ الأندلس السياسي ، يتضح أن الأندلس لم تنمتع بالاستقرار السياسي منذ الفتح ، وكانت هذه الأحداث مصدر قلق للعلماء من أدباء ، وشعراء ، وفلهاء ، وفلاسفة ، والذين تنبهوا إلى هذه الأخطار التي تبهدد كيان المجتمع ، وظلوا يأملون في الوحدة السياسية لمواجهة التبهديد الحارجي المستمر ، وخلفوا في هذا المجال كثير من الكتابات الأدبية ، من شعر ، ونشر ، لاستنبهاض عزم الملوك والسلاطين ، ولحشهم على ترك الحلاف ومقاومة الأخطار المخارجية لكي يستعيدوا وحدة البلاد ومجد المسلمين فيها .

وهذا نموذج من رسالة أدبية كتبها الوزير لسان الدين بن الخطيب إلى أحد أبناء الحسن المربنى قائلا فيها : «فانا كتبناه لكم حكتب الله لكم عزا ونصرا حمن حمراء غرناطة ، ولا زائد بفضل الله سبحانه ، إلا استبصارا فى التوكل على من بيده الأمور ، وتسبب مشروع تتعلق به أحكام القدر المقدور ، فاننا فى هذه الأيام قد أهمنا من أمر الإسلام ما رفق الشراب ، ونقص الطعام ، وذاد المنام ، ومن يؤمل من المسلمين لدفع الردى . وكشف البلوى ، وبت الشكوى ، وهم فى غفلة ساهون ، وعن المغبة فيه لاهون ، قد شغلتهم دنياهم عن دينهم ، وعاجلهم من آجلهم ، وطول الأمل عن نافع العمل ، فلم رأينا الدولة المريئية حالى على مر الأيام شجا العدا ومتوعد من يكيد نافع العمل ، فلم رأينا الدولة المريئية حالى على مر الأيام شجا العدا ومتوعد من يكيد الهدى حوفئة الإسلام التي إليها يتحيز ، وكهفه الذي إليه يلجأ ، قد أذن الله تعالى فى صلاح أمورها ، ولم شعشها ، واقامة صفائها ... إلى آخر هذه الديباجة الطويلة ، إلى أن قال : « وفي هذا القطر الذي بلاده ما بين مكفول يجب رعايته طبعا وشرعا ، وجار يلزم حقه دنيا ودينا ، وحمية وفضلا ، وعلى كلا الحالتين فعليكم بعد الله المعول وفيكم المؤمل ع .

من هذا النص الأدبى نشعر بمدى ما يعانيه أهل الأندلس فى تلك الفتىرة من الدلة والمهانة ، كل منهم قد شغلته دنياه ، ولم يهتم بالأخرين وعمت الفوضى البلاد وانتشر اليأس ، وانطلق الأدباء والشعراء يستجدون النصرة من كل حدب ، ولكن لا أمل فى استعادة مجدهم . فهذه النداءات والصيحات من الأدباء والشعراء ذهبت

دون جدوى ، فلم يزل أهل الاندىس يكتبون لا ستنهاض الهمم لأخذ الثأر واسترداد ما فقدوه فلم ينفعهم ذلك ، حتى اتسع المخرق ، واعضل الداء أهل الغرب والشرق .

ولم يقتصر دور المفكرين على حمل الأقلام ، وإنما كانوا حملة سيوف ، وخاضوا المعارك وذاقوامرارة الهزيمة ، كما أن منهم من استشهد (١) وفى موقعة كتنده ـ ويقال قتنده ـ هزم المسلمون ، وكان ممن حضروا هذه المعركة أبو بكر بن العربي ، وعندما سئل عن مخلصه وعن حاله قال «حال من ترك الخباء والعباء» ، وهو مثل معروف عند المغاربة يقال لمن ذهبت ثبانه وخيامه بمعنى ضياع كل ما يملك .

لقد سبقت الشاطبي محاولات لمعرفة أسباب الاختلاف المذهبي بين المسلمين ، فأرجع البطليوسي أسباب الاختلاف إلى الاختلاف العارض حول الحقيقة والمجاز واشتراك الألفاظ في معان مختلفة ، والاختلاف حول الكلمة دون موضع لفظها ، والمخلاف حول العموم والحضوص ، والاختلاف في المطلق والمقيد ، والمحمل والمنسر ، ثم الاختلاف حول معنى الحروف إلى آخر ما ذكره من أسباب ترجع كلها إلى طبيعة اللغة العربية ، وهذه المحاولة للبطليوسي قد سبقه قيها الامام الشافعي ، ونبه في الرسالة إلى دور اللغة وما يمكن أن تحدثه من خلافات إذا لم تراع القواعد الأساسية التي وضعها في الرسالة .

لكن الشاطبي لم يناقش أسباب الاختلاف وإنما عمل على التوفيق بين المذاهب الفقهية من خلال محاولاته فهم مقاصد الشارع ومقاصد المكلف ، وبذلك وضع منهجا يمكن من خلاله توحيد المختلفين ، سواء كانوا فقهاء أم صوفية ، أو اخلاقيين .

وما أظن أن حال المسلمين اليوم بأحسن مماكان فى عصر الشاطبى ، فما زلنا نعانى من الانقسامات الخطيرة بين المسلمين ، ولا سبيل من جمعهم فى وحدة واحدة إلا إذا فهم الجميع مقاصد الشارع من وضع الشريعة ، ومقاصد الشارع بمفهومها البسيط

<sup>(</sup>۱) ففى موقعة الميرية استشهد الرشاطى الامام المشهور وهو أبو محمد عبدا الله بن على اللخمى الرشاطى ، وكانت له عناية بالحديث والرجال والرواه والتاريخ ، وهو صاحب كتاب اقتباس الأزهار أخذه الناس عنه وأحسن فيه وجمع ، وساقصر . (نفح العليب جـ ٣ ص ٢٠٦) .

تعنى المحافظة على الضروريات والحاجات والتحسينات وذلك من اجل مصلحة الانسان في كل زمان ومكان .

ان أهم أثر خلفته هذه الأحداث السياسية على فكر الشاطبي هو أنها وجهته نحو جمع المذاهب الفقهية كلها وحدة واحدة لأن المسلمين وان كان اختلافهم سياسيا \_ وكان ذلك سبباً في صعفهم \_ فإن الاختلاف المذهبي هو أيضا سبب للفرقة ، وفي عصر الشاطبي كان الغالم الإسلامي بصفة عامة يموج بالانقسامات السياسية والمذهبية ، حتى أصبح يدب في كل مكان سواء في المشرق الإسلامي أو المغرب الإسلامي .

#### خامسا: البيئة الثقافية:

لقد ظلت الأندلس تابعة فى آدابها وثقافتها للمشرق العربى ، فكان احساس الأندلس بتبعيته للشرق واعتهاده عليه احساسا مسلها به ، ولا جدال فيه ، وكانت حضارة الأندلس هى نفس حضارة بغداد ، ولكنها تختلف عنها بميلها إلى الرقة ، فقد كانت قادرة على هضم كل جديد ، وتمثيله ، واشاعة الصفاء فيه ، فإذا كانت الوية بغداد وشارة حدادها سوداء ، فهى فى الأندلس بيضاء وقد تميزت الشخصية الأندلسية بصفة عامة بالحرص على طلب العلم وتحصيله ، ولم يكن العلم حكرا على فئة معيية من المجتمع ، وإنما كان مباحا للجميع يأخذ كل منهم قدر جهده ، ووسع حاجته ، وكانت صفة الجهل مذمومة يأنف منها أهل الأندلس ، ويرون أن الجاهل يعيش عالة على غيره ، وبذلك رفعوا العلم إلى مرتبة الضرورى بالنسبة للإنسان شأنه شأن اكتساب القوت ، ولم يكن اقبالهم على العلم من أجل مآرب شخصية ، أو منافع مادية ، أو تولى وظائف عامة ، وإنما كانوا يقبلون على العلم بدافع وباعث حب العلم مادية ، ولذلك لم يكن هناك أحد يحمل غيره على طلب العلم ، لأنهم كانوا يقرأون لكى يعلموا متحملين نفقات وأعباء التعلم حبا منهم فى العلم وحده .

وقد كانوا يحترمون العلماء ، ويجلونهم ، ويقدرونهم حق قدرهم ، وينزلونهم مكانتهم التى ينبغى أن ينزلوها . فالعالم يعظم من العامة والخاصة على السواء ، يشار إليه ، ويحال عليه ، ويكرم فى جوار أو ابتياع حاجة » .

ولا يخفى أن المجتمع الذى يقدر العلم والعلماء يكون على درجة كبيرة من الرقى الحضارى ، ومع هذا لم تكن هناك مدارس نظامية ، يتلقى فيها الطلاب العلم ، وإنما كانت المساحد هى المراكز الثقافية التى تقوم بهذا الدور .

لقد كان لأهل الأندلس عناية بكل العلوم ، باستثناء الفلسفة والتنجيم فلم يكن لأحد أن يستطيع المجاهرة بالاشتغال بهما خوف العامة ، ومن يشتغل بهما يطلق عليه اسم رنديق ، ويضطهد ، وإن زال فى شبهة رجموه بالحجارة أو قد يقتله السلطان تقرباً لقلوب العامة ، وكثيرا ما أمر ملوكهم باحراق كتب الفلاسفة ، وإن كان هو نفسه يشتغل بها ، ومن ذلك ما ذكره صاعد فى طبقات الأمم من أنه بعد وفاة الحكم الثانى خلفه ابنه هشام للؤيد ، وكان غلاما حدثا ، فاستبد به وبالملك الحاجب المنصور محمد بن أبى عامر ، الذى رأى حفاظا على سلطانه أن يجمع الشعب حوله فعمد أول تغلبه على السلطة ـ استجابة لجهل الجمهور واستمالة الفقهاء ـ إلى خزائن الكتب العلمية وأفرز على السلطة ـ استجابة العلمية وأفرز على المعلمة وأفرز بمحضر أهل العلم والدين ما فيها من كتب علوم الأوائل وأمر باعدامها ، وقد فعل ذلك تحبيا إلى عوام الأندلس ، إذ كانت تلك العلوم مهجورة عند أسلافهم منمومة بألسنة تحبيا إلى عوام الأندلس ، وأها منها عندهم بالخروج عن الملة .

لم يكن هذا نصيب الفلسفة وحدها ، بل علم الكلام أيضاكان مقيتا فى فترات مختلفة ، فعندما تولى يوسف بن تاشفين الحكم قرب إليه الفقهاء وجعل يستشيرهم فيا هان وجلّ من الأمور ، فاهتبلوا الفرصة ، وقرروا عنده أن الكلام بدعة فى الدين ، فتمكن من نفسه بغضه له ، فشدد فى نبذه ، وتوعد من وجد عنده شئ من كتبه .

على أن أحب شئ إلى الانسان مامنع ، ولا بد للعقول الطّلعة من أن تصل إلى ما تريد ، وان تعدد الرقباء وقسا الحكام ، لهذا عرفت الأندلس فترة من الزمن ازدهرت فيها الفلسفة وعلومها على أيدى ابن باجة المتوفى عام ٥٣٥ هـ ، وابن طفيل المتوفى عام ٥٤٥ هـ ، ونحوهم من المفكرين ، وان المتوفى عام ٥٤٥ هـ ، ونحوهم من المفكرين ، وان كثرهم لم ينج من الاضطهاد .

وكان يساعد على الاشتغال بالفلسفة والكلام فى بعض الأحيان الميول الطبية لعض الأمراء نحو الفلسفة وتشجيعهم لها ، ومن هؤلاء أبو يعقوب يوسف بن عبد القيم الضرورية - ٣٣ المؤمن أحد خلفاء أسرة الموحدين المتوفى سنة ٥٥٨ هـ ، فقد كان محبا للفلسفة ، جمّاعا · للمؤلفات فيها ، حتى أنه لم يزل يجمع الكتب من أقطار الأندلس والمغرب ، ويبحث عن العلماء ، وبخاصة أهل علم النظر ، إلى أن اجتمع له مالم يجتمع لملك قبله ممن مالك المغرب .

أما عن قراءة القرآن بالسبع ، ورواية الحديث ، فقد كانت عندهم من العلوم الرفيعة ، وللفقه عندهم رونق ووجاهة ، والمذهب السائد عندهم هو مذهب الإمام مالك ، أما الخواص من الفقهاء فقد كانوا ملمين بكل المذاهب الفقهية حتى يتمكنوا من الجدل والمناظرة في حضرة ملوكهم ، وأرفع سمة عندهم هي سمة الفقيه فهو جليل القدر ، حتى أن الأمير العظيم منهم كانوا يعظمونه بإطلاق اسم «الفقيه» عليه ، كما كانوا يقولون للكاتب والنحوى واللغوى وفقيه » لأنهاكانت عندهم من أرفع السمات .

وقد كان القرن الثامن الهجرى ... الذى عاش فيه الشاطبى ... فى مملكة غرناطة بالنسبة لدولة الفكر والأدب عصر النضج والازدهار ، وفيه ظهرت طائفة من أكابر المفكرين والكتاب والشعراء الذين أعادوا روعة الأدب الأندلسي فى أعظم عصوره ، من أمثال ابن خاتمة شاعر المبرية ، والوزير بن الحكم اللخمي ، والوزير ابن الحباب ، والوزير بن الخطيب ، والوزير بن رمك ، وابن لب ، وابن الحسن الخباب ، والوزير بن الحصر ، وزخرت بهم دولة الفكر والأدب .

هذا حال غرناطة التى ظهرت فيها نهضة أديية ، ولكن ابن خلدون يقلم وصفا للحالة التى كانت عليها الأندلس بصفة عامة فى ذلك العصر فيقول : «وأما أهل الأندلس فذهب رسم العلم من بينهم ، وذهبت عنايتهم بالعلوم لتناقص عمران السلمين بها ، منذ مئين من السنين ، ولم يبق من رسم العلم فيهم إلا فن العربية والأدب واقتصروا عليه ، وأما الفقه بينهم فرسم خلو وأثر بعد عين ، وأما العقليات فلا أثر ولا عين وما ذلك إلا لانقطاع سنة التعليم فيها بتنافص العمران .

والشاطبي ابن هذا القرن ، وقد شارك في المناقشات الأدبية مع كثير من معاصريه من أدباء وساسة ، ويذكر المقرى أن الشاطبي قد قدم افادة لحل مشكلة أدبية في مجلس الوزير لسان الدين بن الخطيب ، وهذا يدل على أن الشاطبي كانت له قدم راسخة في الأدب ، وعز عليه أن ينتهى علم أصول الفقه مع العلوم الفلسفية فأراد احياء الفلسفة من خلال علم أصول الفقه ، فجاء بالموافقات على نمط فريد لم يسبقه أحد في تأليف كتاب في علم الأصول على هذا النمط ، ولم يأت بعده من قدم كتابا يناظره و وكذا كتاب الاعتصام ، فمن خلال هذين الكتابين تبين أن الشاطبي كان ملما بشتى أنواع المعارف ، وكانت له دراية بكثير من النظريات الفلسفية ، كماكان ملما بأغلب المذاهب الكلامية والصوفية ، فاستطاع أن يفصح عن الوجه الأخلاقي للشريعة الاسلامية ، فجاء ببحث طريف عن المصلحة كأساس للتشريع ، وأساس لربط الفكر بالواقع ، لأن للصلحة هي القاسم المشترك الذي تلتق عنده مقاصد الشارع ومقاصد المكلف .

والحلاصة أن الشاطبي هو ابن بيئته السياسة والجغرافية والثقافية عبر عنها في التجاهه العام الذي يجمع بين الأصالة والتحرر والذكاء الذي يميل إلى البساطة أكثر من ميله إلى التعقيد والتفكير الآخذ باليسر، والنافر من التفلسف، والبعد عن التفريع والتعمق في الأحوال العقيدية، والأخذ بالتوسط في الأمور، مع وضع مصلحة كل المسلمين فوق كل اعتبار.

## المقاصد وأصول الفقد

### أولاً : مقدمة :

بدأ علم أصول الفقه يأخذ الشكل العلمى المنظم على يد الإمام الشافعى رحمه الله تعالى فهو أول من وضع مصنفاً استخلص فيه الكليات من الجزئيات ووضع فيه مباحث مازالت تشكل حجر الأساس فى علم أصول الفقه إلى يومنا هذا " فبحث الألفاظ الذى استهل به الإمام الشافعى الرسالة له من الأهمية بحيث لا يمكن لأى مذهب فقهى أن يتجاهله ، كما أن الإمام الشافعى أول من أثبت حجية السنة وجعل من القياس دليلاً لاستخراج الأحكام وبحث فى الاجاع والإستحسان (۱) وهكذا وضع الشافعى أهم المعالم الرئيسية لهذا العلم ، وقد سارت المؤلفات فى هذا العلم على هدى هذه الرسالة ، سواء من كان على مذهب الشافعى أم على مذهب آخر ، وكل ما تجده من اختلاف بين هذا الكتاب أو ذلك إنما هو عبارة عن رفض مبدأ أقره ما تحون ، فالشافعية مثلاً رفضوا الاستحسان ولكن الأحناف أقروه وجعله مالك رضى الله عنه تسعة أعشار العلم .

<sup>(</sup>١) القياس أما جلى وهو ماتسبق إليه الأههام ، وأما خنى وهو مايكون بخلافه ويسمى الاستحسان ، لكنه أعم من القياس الحنى ، فان كل قياس خنى استحسان وليس كل استحسان قياساً خفياً ، لأن الاستحسان قد يطلق على ما ثبت بالنص والاجاع والفرورة ، لكن فى الأغلب إذا ذكر الاستحسان يراد به القياس الحنى (الجرجانى ـ التعريفات ص ١٥٩) .

وأصحاب الظاهر شككوا فى القياس والاجاع والاستحسان والمصلحة المرسلة وأقروا فقط ظاهر النص واستصحاب الحال . والاستصحاب عبارة عن ابقاء الحكم على ما كان عليه أو أنه هو الحكم الذى يثبت فى الزمان الثانى بناء على الزمان الأول . الأول .

أما عن الشيعة فبالرغم من ادعائهم بأنهم ليسوا أصحاب مذهب خامس فى أصول الفقه وإنما هم أصحاب مذهب ثان في مقابل المذاهب الخمسة مجتمعة إلا أننا إذا فحصنا الأصول عندهم لا نجد اختلافا كبيرا بينهم وبين أى مذهب من المذاهب الخمسة ، فالكتاب عندهم هو أول الأصول ، وهذا هو الحال عند بقية المذاهب ، والسنة تأتى بعد الكتاب ، والاختلاف في أنهم يدخلون أقوال الأئمة ضمن السنة ، وهذا قد يساوى الأخذ بقول الصحابي عند من يأخذ به . والأصل الثالث عند الشيعة هو العقل (١) والعقل لا يختلف مع القياس أو الاستحسان أو المصلحة المرسلة .

وهكذا نجد أن المذاهب الفقهية تتفق فى المبادئ العامة الرئيسية وفى كليات الشريعة ، وأن الاختلاف بين هذه المذاهب هو اختلاف ظاهرى ، وهو يرجع اما لهوى شخص ، أو اتجاه سياسى ، أو عدم فهم لمقاصد الشارع من وضع الشريعة .

#### ثانيا : المقاصد منهج لتوحيد المختلفين :

أدرك الشاطبي أن الاختلاف بين المذاهب منشؤه سوء فهم مقاصد الشارع أو عدم فهمها على الاظلاق ، ولابد من وضع منهج يمكن من خلاله جمع المختلفين وهذا ليس بالأمر الهين ، ولذلك اعتبره الشاطبي سرا توصل إليه ، وعقد العزم من أجل ذلك ، على أن يسمى كتاب الموافقات باسم والتعريف بأسرار التكليف ، وذلك من

<sup>(</sup>١) أنظر فى ذلك عمد تق الحكيم فى كتابه الأصول العامة للفقه المقارن ـ دار الأندلس للطباعة والنشر بيروت ط أولى ١٩٦٣ وأيضاً باقر الصدر دروس فى علم أصول الفقه ـ دار الكتاب اللبناف ـ دار الكتاب المصرى ١٩٧٨ م وهما من الكتب القيمة فى أصول الفقه عند الشيعة ويعتدان بالعقل أصلا ثالثاً من أصول الفقه .

أجل ما أودع فيه من الأسرار التكليفية المتعلقة بالشريعة (١) وهو يروى لنا أن هناك صعابا كثيرة قد اعترضته قبل تأليف هذا الكتاب ، ولكنه استطاع أن يتغلب عليها ويذللها بعد جهد وعناء ، وهذا دليل على أن الفكرة قد استولت عليه وعايشها فترة طويلة ، لاقى ما لاقى من جهد وعنت حتى استطاع أن يخرجها لنا فى كتاب يعد من أعظم ما كتب فى هذا العلم وهو كتاب الموافقات .

ثم يشرح الخطوات التي اتخذها في تأليف الكتاب لكى يخرجه في أسلوب علمى دقيق فيقول في ذلك « ثم أخذت في تأليف الكتاب مريدا أن أميز به المشهور من الشاذ . وأحقق مراتب العوام والخواص والجاهير الأفداذ ، وأوفى حق المقلد والمجتهد ، والسالك والمربى والتلميذ والأستاذ ، على مقاديرهم في الغباوة والذكاء وينزل كلا منهم منزلته حيث حل ، ويبصره في مقامه الخاص بما دق وجل ، ويحمله فيه على الوسط الأعدل ويأخذ بالمختلفين على طريق مستقيم من الاستصعاد والاستنزال ليخرجوا عن طرفي التشديد والانحلال » .

من هذا النص يمكن أن ندرك منهج الكتاب والهدف الذي يرمى إليه المؤلف من وراء تأليفه لهذا الكتاب ، ومن تبويب الشاطبي لهذا الكتاب يمكن بسهولة ادراك أن هدا الكتاب لا يتبه في تقسيمه كتب علم الأصول ، فقد قسمه إلى أربعة أجزاء : الجزء الأول ، أحكام السارع وأحكام الوضع ، والجزء الثانى ، المقاصد والجزء الثالث ، الادلة ، والجزء الرابع ، أحكام المفتى والمستفتى ، ودراستنا هنا سوف تدور حول الجزء الثانى وهو المقاصد فقط ، أما الأجزاء الأخرى فهي تستحق دراسات مستقلة كل جزء على حدة .

<sup>(</sup>٢) بعد أن أزمع الشاطبى على تلك التسمية عدل عنها ، وذلك لسبب غريب كما يقول وهو أن صديقا له بشره بأنه قد رآه فى المنام وهو يحمل كتابا قد ألفه فى علم أصول الفقه لكى يوفق فيه بين المذاهب المختلفة واستبشر الشاطبى بهذه الرؤية من صديقه ، وتعجب للمصادفة الغربية لأنه قد شرع فعلا فى تأليف الكتاب ، وعزم على تسميته بهذا الأسم ، وعلى الصورة التى رآها صديقه فى المنام .

#### ثالثًا: الفرق بين المقاصد والمصلحة المرسلة:

مازال حتى الآن هناك اعتقاد بين المشتغلين بدراسة الشريعة بأن المقاصد التى قال بها الشاطبي هي المصلحة المرسلة التى قال بها الامام مالك ، على أساس أن المقاصد ترتكز على فكرة الضروريات والحاجيات والتحسينات ، وهناك من الأصولين غير أصحاب الامام مالك من أدخل الضروريات تحت باب المناسب (۱) وجعلوها مرتبة على بعضها من حيث الأهمية للأسبق ، فجعلوا الدين أهمها ، يليه النفس فالنسب ، فالمال ، فالعرض ، وهذا الأخير زاده كل من السبكي والطوفي وأشارا إلى أنه في رتبة المال ، ويلحق بالضروري مكمله والحاجي يحتاج إليه ولكن لا يصل إلى حد الضروري ، والتحسيني هو ما اأستحسنه الفقيه عادة من غير احتياج إليه .

وإن لم يعتبر المناسب ، فإن دل الدليل على إلغائه فلا يعلل به ، كما فى مواقعة الملك فى نهار رمضان فإن حاله يناسب التكمير ابتداء بالصوم ليرتدع به دون الاعتاق ، لأن الملك يسهل عليه بذل المال فى سبيل شهوة الفرج لكن الشارع ألغاه باعتبار إيجابه للإعتاق ابتداء من غير تفرقة بين الملك وغيره ، ويسمى الفقهاء هذا القسم بالغريب لبعده عن الاعتبار ، وإن لم يدل الدليل على اعتباره كما لم يدل على إلعائه فهو المرسل . لإرساله أى إطلاقه ، ويعبر عنه بالمصالح المرسلة وبالاستصلاح وقد جعل أصحاب القياس . المناسب المرسل مسلكاً من مسالك العلة (١٢) .

<sup>(</sup>۱) المناسب هو وصف ظاهر منضبط " يحصل عقلا امن ترتيب الحكم على ما يصلح كونه مقصودا للشارع فى شرعية ذلك احكم من حصول مصلحة أو دفع مفسدة ، فان كان الوصف خفياً أو غير منضبط احتبر ملازمة الذى هو ظاهر منضبط " وهو المظنة " فيكون هو العلة كالسفر مظنه للمشقة المرتب عليها الترخص فى الأصل ، لكنها لاتنضط لاختلافها بحسب الأشخاص والأحوال والأزمان ولذلك ينضبط الترخص بظنتها ، وقد يحصل للقصود من شرع الحكم يقيناً أو ظاً ، وقد يكون عتملا أو يكون فيه أرجع من حصوله " ودلك مثل نكاح الآيسة من أجل التوالد . (السبكي - جمع الجوامع - القاهرة ، بولاق حصوله " ودلك مثل نكاح الآيسة من أجل التوالد . (السبكي - جمع الجوامع - القاهرة ، بولاق

<sup>(</sup>٢) هناك كثير من مسائك العلة مثل السير والتقسيم وتنقيح المناط والدوران والفاء الفارق والشبه والطرد .. الخ . ماذكره علماء أصول الفقه من هذه المسالك وهي تعد خروجاً على القياس الصورى واتجاها نحو منهج الاستقراء المعنوى (أنظر في ذلك الفصل الرابع من هذا البحث) وأنظر أيضاً مسالك العلة في جمع الجوامع للسبكي جد ٢ ص ٢٦٧ وما بعدها) .

بهذا نرى أن المصلحة لابد وأن تؤخذ فى الاعتبار كأصل أساسى من اصول الشريعة ، سواء كان ذلك من خلال موقف صريح وجرىء كما هو الحال بالسبة لنجم الدين الطوف ، أو موقف متردد ، كما هو الحال بالنسبة للغزالى ، أو رفض قاطع ، كما هو الحال مع أصحاب الظاهر .

فنجم الدين الطوفى أقر المصلحة أصلاً وقدمها على النص إذا تعارض معها ، ولقد عرف الطوفى المصلحة بقوله: « انها السبب المؤدى إلى مقصود الشارع عبادة وعادة ، وأراد بالعبادة ما يقصده الشارع لحقه ، والعادة ما يقصده الشارع لنفع العباد وانتظام معايشهم وأحوالهم . ومن هذا التعريف نرى أن المصلحة هي جوهر قصد الشارع = سواء أكان عبادة أم عادة لأن الأصل في المصلحة عنده أن لا يكون هناك ضرر ولا ضرار ، وطبقاً لهذه القاعدة فإن الشارع يقتضى رعاية الصالح إثباتاً والفاسد نفياً ، إذ الضرر هو المفسدة فإذا نفاها الشرع لزم إثبات النفع الذي هو المصلحة ، لأنها نقيضان لا واسطة بينها .

وبذلك جعل الطوف المصلحة هي الدليل الشرعي الأساسي في السياسات الدنيوية والمعاملات وهي مقدمة على النصوص \_ كما قلنا \_ إذا عارضتها وتعذر الجمع بينها ، لأن النصوص قد تكون مختلفة ومتعارضة ، ولذلك فهي سبب لاختلاف الأحكام المذمومة شرعاً ، أما رعاية المصالح فهذا أمر حقيقي في نفسه ليس فيه اختلاف ، بل هو سبب الاتفاق المطلوب شرعاً ، لأن الدين يحض على الاتفاق ويلزم الاختلاف ، ويرى الطوفي أن سبب الاختلاف بين الأئمة إنما يرجع سببه إلى «تعارض الروايات والنصوص في مجال السنة ، أما في القرآن فهو يشبه بعضه بعضا ، والاختلاف يرجع إلى الحكم لكي يقرر ، ومن هنا لا سبيل إلى يرجع إلى المتشابه فيه ، وللتشابه يرجع إلى الحكم لكي يقرر ، ومن هنا لا سبيل إلى وحدة للذاهب الفقهية إلا باعتبار أن للصلحة هي الأصل الأول من أصول الأدلة ، .

لقد كان نجم الدين الطوفى أول من تجرأ بوضوح لكى يقدم المصلحة على النص • ويبدو أن ما دفعه إلى ذلك هو الخلاف العارض بين المذاهب الفقهية ، وهذا الأمر ليس من الخطورة بحيث ندفعه أو نقف عنده بالمرة فإن المتخوفين من هذه الفكرة يظنون أن فتح باب التجرأ على النصوص وابطالها سوف يؤدى فى النهاية إلى هدم الشريعة • ولذلك كان تفكير الشاطبي أهدأ وأدق من تفكير الطوفى • إذ جعل المقاصد

أصل الأصول وجعل المصلحة الخيط الذي يربط فكرة المقاصد كلها برباط وثيق. وبدلك وضع منهجاً يوضح من خلاله ما هي المصلحة المقصودة شرعاً ، وهل هي مقصد الشارع من وضع الشريعة فعلاً ؟ وهل هي أيضاً مقصد الإنسان في الحياة ؟ فإذا تبت لديه أنها مقصد الشارع والإنسان فلا تعارض بين مصلحة الإنسان وبين النصكما توهم الطوفي ، وإذا تبدى ذلك فيجب أن نرجع عن الأهواء ، وأن نتجنب سوء النية في تفسير وتأويل النص أو النظر إلى المصلحة من خلال غرض أو هوى ذاتي ، وبهذا ردّ الشاطبي المصلحة إلى المقاصد ورأى أن المقاصد يـجب أن ترتد إليهاكل الأدلة بما في ذلك الكتاب والسنة والقياس والإجاع إلى آخر الأصول التي يقرها كل مذهب لأن المقاصد هي الأصل وباقي الأدلة فروع لها . وسبب الحلاف في نظر الشاطبي مرجعه إلى أن أصحاب المذاهب قد اختلموا نتيجة محاولة فهم جانب واحد من مقاصد الشارع وإهمال الجوانب الأخرى . فأصحاب الظاهر ظنوا أن قصد الشارع غائب عنا وليس لنا إلا أن نأخذ بصريح الألفاظ وأن نبتعد عن تتبع المعانى التي يقتضيها الاستقراء ولا تقتضيها الألفاظ بوضعها اللغوى . وهؤلاء اما أن يقولوا بأن السّارع لم يراع المصلحة على الإطلاق. أو يمنعوا وجوب مراعاة المصالح. وحتى لو روعيت فإن بعضها معروف لهم . وبعضها الآخر ليس معروفاً بإطلاق ، وقد بالغ أصحاب هدا . الرأى حتى منعوا القياس .

وقد رفص أهل الظاهر القياس لأنه في رأيهم لا يكون الا فيم ليس فيه نص وإذا كانت الشريعة قد كملت وأن لا شئ من الدين وأحكامه الا وقد نص عليه فلا حاجة إلى القياس . وإذا قال أصحاب القياس للظاهرية بأنهم يقيسون النوازل من العروع على الأصول فهذا خطأ في رأى أصحاب الظاهر لأن أحكام الدين كلها أصول لا فروع وليس في الدين الا واجب أو حرام أو مباح ولا سبيل إلى قسمة رابعة البتة فأى هذه أصل وأيها فرع ؟ وإذا كان أصحاب القياس يرون أن هماك قياساً أدق من قياس آخر . فهذا دليل على بطلان القياس كله لأن الحق لا يتضاد ولا يبطل بعضه بعضا وبهذا رد الظاهرية المصلحة والقياس كما أنكروا الاستحسان جملة . وقد دفعهم خلك إلى التوسع في الأخذ باستصحاب الحال ، ولكن الاستصحاب فيه قصور عن خهم مقصد الشارع من شرعية الحكم وعدم فهم دلالته ، وذلك لأنهم حصروا الدلالة فهم مقصد الشارع من شرعية الحكم وعدم فهم دلالته ، وذلك لأنهم حصروا الدلالة في مجرد ظاهر اللفظ دون ا يماثة وتنبيهه واشارته وعرفه عند المخاطبين ، كما أنهم حملوا

الاستصحاب فوق ما يستحق وأصروا عليه لعدم علمهم بالناقل ولكن على عدم العلم علم الاستصحاب قد يصلح للدفع ولكنه لا يصلح للاحتجاج به على غيره فاستصحاب الحال لا ثبات الحكم ابتداء خطأ محض ، لأن معناه التمسك بالحكم اللذى كان ثابتا إلى أن يقوم الدليل المزيل ، وفى اثبات الحكم ابتداء لا يوجد هذا المعنى ، ولا عمل لاستصحاب الحال فيه صورة ولا معنى .

وبهذا فشل أهل الظاهر فى فهم مقصد الشارع من ظاهر النص كما أرادوا ، وفى مقابل أهل الظاهر نجد الباطنية وهم يرون أن مقصود الشارع ليس فى هذا الظاهر ، ولا ما يفهم منه ، وأن المقصود الحقيق وراء هذا الظاهر ، ويضطرد هذا الرأى فى كل أمور الشريعة ، حتى جعلوا الظواهر كلها غير معشرف بها ولا يمكن التهاس الأحكام عن طريقها ، والذى دفعهم إلى هذا الرأى هو قولهم بالامام المعصوم ، فلكى تظل هناك حاجة إلى وجوده فلا بد من أن يكون ظاهر الشريعة غير مقصود ، لأن دور الامام هو الكشف عن النصوص وتفسيرها وافهامها للناس من خلال فهمه لباطن الشريعة .

أما أصحاب القياس فهم يرون أن مقصود الشارع يعرف من معانى الألفاظ بحيث لا تعتبر الظواهر والنصوص الابها على الاطلاق ، فان خالف النص المعنى النظرى طرح النص وقدم المعنى النظرى ، وهم قد يبنون على وجوب مراعاة المصالح على الاطلاق ، أو على عدم الوجوب لكن مع تحكيم المعنى حتى تكون الألفاظ تابعة للمعانى ، وهذا جعلهم يهتمون بالألفاظ وبالبناء الصورى دون مراعاة الوقائع التي يجب أن تنزل الأحكام على وفقها ، كها أن القياس يقوم على مقدمات نظرية ولا يفيد علما الا بواسطة قضية كلية موجبة ، إذ لا بد من كلية جامعة ثابتة في كل قياس ، وإذا كان الأمر كذلك وجب أن تكون العلوم الكلية والأصول الجامعة هي أصول الأقيسة والأدلة التي يبني عليها ، ولكن هذه الكليات نظرية لأنها موجودة في الذهن فقط ،

وعلى ذلك فليس هناك مذهب استطاع أن يفهم المقصد الحقيقى للشارع، وكل منهم أخذ اتجاها، ونحابه بعيدا عن الآخرين ليؤسس عليه مذهبه، ومن هنا فشلت هذه المذاهب مجتمعة فى جمع المسلمين جميعا على مذهب واحد ولا سبيل إلى وحدة المذاهب كلها الا بفهم قصد الشارع ومراده من وضع الشريعة.

#### رابعا: هدف المقاصد:

لقد كان هدف المقاصد هو وضع منهج يرتكز على قواعد معينة بحيث لا تجعل المعنى يمخل بالنص ، ولا النص يمخل بالمعنى وهذه القواعد هي :

القاعدة الأولى: هذه القاعدة تتطلب اعتبار مجرد الأمر والنهى الابتدائى التصريحى. والمعروف أن الأمر يقتضى فعلا نتيجة لهذا الأمر ، فإذا وقع الفعل عند وقوع الأمر به تحقق مقصود الشارع ، وكذلك الحال فى النهى الذى يقتضى ننى الفعل أو الكف عنه فعدم وقوعه يكون هو المقصود وايقاعه مخالف لمقصوده.

وهذه القاعدة لا يختلف عليها من اعتبر مجرد الأمر والنهى (أهل الظاهر) وكذلك من نظر إلى العلة (أصحاب القياس).

وقد قيد الشاطبي هذا الأمر والنهي بالابتدائي لأنه يختلف عن الأمر والنهي الثانوي (١) كما أنه يختلف عن الأمر والنهي الضمني الذي لم يصرح به .

القاعدة الثانية : هي اعتبار علل الأمر والنهي ، ولماذا أمر الشارع بفعل ، ولماذا نهي عن فعل آخر؟

والعلة ان كانت معلومة فهى تدور مع الأمر والنهى حيث دار (٢) ، فإذا تعينت العلة ، علم أن مقصود الشارع هو ما اقتضته تلك العلة من هذا الفعل أو عدمه ، وان كانت غير معلومة فلا بد من التوقف عن القطع بأن الشارع قد قصد كذا ، وكذا ، ولكن بشرط أن لا تتعدى العلة المنصوص عليه فى ذلك الحكم المعين أو السبب المعين ، لأن التعدى مع الجهل بالعلة تحكم من غير دليل (٣) كما أن الشارع يفرق بين

<sup>(</sup>١) الأمر والنهى الثانوى مثل ما جاء فى قوله تعالى وفاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ، فان النهى عن البيع ليس نبياً مبتدأ ، بل هو تأكيد للأمر بالسعى فهو من النهى الثانوى لأن البيع لييس منهياً عنه كما هو الحال فى الربا مثلا ، بل النهى ١ من أجل وقف السعى عند تلبية النداء .

 <sup>(</sup>٢) وذلك مثل التكاح من أجل التناسل والبيع من أجل الانتفاع بالمعقود عليه والحدود من أجل الزجر . فني
 كل هذا أمر ونهى ضمنى ، ويعرف بمسالك العلة .

<sup>(</sup>٣) لأنه لايصح الحكم على زيد بما وضع حكماً على عمر إذا كنا لانعلم هل هذا الحكم مقصود به زيد أم لا .

العبادات والعادات، والغالب فى باب العبادات جهة التعبد دون الالتهات إلى المعانى ومن هنا فان المعانى، أما فى العادات فان الغالب فيها جهة الالتهات إلى المعانى ومن هنا فان مسلك النفى متمكن فى العبادات ومسلك التوقف متمكن فى العادات.

القاعدة الثالثة : هي تقسيم المقاصد إلى أصلية وتابعة : وتتضح هذه القاعدة من هذا المثال ، النكاح « مثلا ، إذا كان مشروعا على القصد الأول ( الأصلى ) وهو طلب التناسل ، فان القصد التابع هو طلب السكن والتعاون على المصالح الدنيوية والألفة والمحبة ، وكل ذلك مقصود للشارع من شرع النكاح ، ومستحب لتوالى التراحم والتعاطف والتواصل ، فكل ذلك مقصود تابع للقصد الأصلى .

وفى العبادات نجد أن المقصد الأصلى فيها هو التوجه إلى الله تعالى وافراده بالقصد إليه ، وبتبع ذلك قصد تابع وهو الحصول على الدرجات في الآخرة .

وهنا يجب أن نلاحظ أن القصد التابع لا بد وأن يرتبط بالقصد الأصلى ويلزم عنه ، ومؤكد له ، فإذاكان التعبد مقصوداً به حفظ المال أو النفس أو لينال الانسان رضا الناس فهذا الفعل ليس مرتبطا بالمقصد الأصلى ولا لازما عنه ، ولكنه فعل المرائين والمنافقين .

القاعدة الرابعة: هي السكوت عن شرع التسبب، أو عن شرعية العمل مع قيام المعنى المقتضى له ، إذا لم تكن هناك داعية تقتضيه ولا موجب يقدر لأجله ، ولذلك يجب السكوت عنه حتى يقع ، ويوضح ذلك ما وقع للمسلمين بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم ، عندما احتاجوا إلى فهم ما جاءت به الشريعة عن طريق الاجتهاد ، فنزلوا الجزئيات على حسب الكليات وكذلك كل ما أحدثه السلف الصالح يرجع إلى هذا القسم (۱) وهذه القاعدة توافق أصحاب القياس ولكنها تختلف مع أصحاب الفقه الأفتراضي (۱)

مثال ذلك جمع المصحف وتدوين العلم وتضمين الصناع وما أشبه ذلك بما لم يجر في عهد رسول الله ملى المثلق عليه وسلم ، ولم يكن من نوازل زمانه ولا عرض للعمل بها موجب يقتضيها ، ولكن ظهرت الحاجة إليها بعد ذلك . (الشاطيء الموافقات ، جد ٢ ، ص ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) اشتهر الفقه الافتراض عند مذهب أصحاب أبي حنيفة وقد كثر إلى حد أنه أصبح مثلبه للمذهب وكثيراً ما كان يعيب عليهم الحصوم ذلك .

لقد حدد الشاطبي بهذه القواعد الأربعة التي وضعها ، المنهج الذي يمكن به جمع المذاهب الفقهية المختلفة ، فالمقاعدة الأولى تتفق ومذهب الظاهرية في اعتبار مجرد الأمر والنهي الصريح من ظاهر النص ، وهذه القاعدة وان كان غير أصحاب الظاهر يراعونها الا أن الظاهرية أكدوا عليها وجعلوها قوام المذهب .

ولكن هذه القاعدة تكون قاصرة بمفردها ، لأنه يجب فهم علة الأمر والنهى وخاصة في العادات ، وقد لعبت العلة دوراً هاماً في سلامة القياس واستقامته ، فإذا أخذنا بهاتين القاعدتين ، نجد أن أصحاب الظاهر وأصحاب القياس كلاهما مخطئ في أخذه ، بقاغدة واحدة .

وإذا نظرنا إلى القاعدة الثالثة ، نجد أنّها تفرق بين القصد الأصلى والقصد التابع ، ومن هذه التفرقة ستتضح طبيعة الأفعال ، فإذا كان الفعل مقصودا به امتثال الأمر والنهى ، فان تبع القصد الأصلى قصد نافع للانسان فلا يتعارض مع قاعدة الأمر والنهى ، ويتفق مع الأخذ بعلة الأمر والنهى .

أما القاعدة الرابعة فهى قاعدة سلبية بمعنى أنها تبقى على المعنى دون التصرف فيه حتى تقع النازلة ثم يقيسون عليها . وهذه القاعدة فيها كف للاحناف عن الافتراض المسبق للأحكام ، لأنهم قد بالغوا فى تقدير الأحكام الافتراضية إلى حد أنهم كانوا يفترضون أشياء لا يمكن أن تقع عادة ، وهذا هو السبب الذى جعل خصومهم يطلقون عليهم ـ فى سخرية ـ اسم « الارائيتية » لكثرة قولهم أرأيت لوكان كذا .

يتضح من هذه القواعد أن المقاصد تختلف عن المصلحة كأصل من أصول الشريعة ، بل هى أصل الأصول فهى تجمع المتنازعين إلى أصل واحد وهو مقاصد الشارع : فما هى مقاصد الشارع إذن ؟

يثير الشاطبي سؤالين هما: ما هي مقاصد الشارع؟ وما هي مقاصد المكلف؟

والإجابة هي أن الشارع قصد من وضع الشريعة مصلحة الإنسان ، هذه المصلحة يمكن أن تتحقق في المحافظة على مقصود الشرع ، ومقصود الشرع من المخلق خمسة ، وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ومالهم ونسلهم وهناك

مراتب لحفظ هذه المقاصد الخمسة فالمرتبة الأولى هي مرتبة الضرورى ، والثانية هي الحاجي ، والثالثة هي التحسيني .

هذه المصلحة أو الضروريات ترتبط بمنهج الفهم عند الناس ، فإذا كانت الضروريات تهدف إلى حفظ الحياة من الفساد فإن ذلك يتحقق من خلال منهج لفهم الأمر ، هذا المنهج يبدأ من مستوى الإدراك الفطرى والذوق المشترك ، وليس معنى ذلك أن الذوق المشترك هو الذى حدد القواعد التي جاءت بها المقاصد ، وإنها مقاصد الشريعة وضعت على هذا المستوى لكى تجعل الفهم مشاعاً بين الناس ، وهذا ليس معناه أنه لا يوجد مستوى في الفهم أعلى من مستوى الأمى ، ولكن درجة الأمية هي القاعدة التي يشترك فيها الجمهور ، وإذا كان للخواص فهم خاص فيجب أن ينطلق من هذه القاعدة .

والشارع قد قصد من وضع الشريعة أن تكون أوامرها مطاعة ، ولذلك فعلى الإنسان أن يقاوم الأهواء والأغراض الذاتية حتى يحقق إنسانيته ، وليس معنى ذلك أن الشارع يريد صراعاً بين الأوامر وتحقيق الأغراض وإنما يريد أن تنظم هذه الرغبات فلا تكون خاضعة للهوى ، فهناك فرق بين إشباع رغبة وبين الهوى الشخصى ، ولكى يفصل الشاطبي بين الهوى وإشباع الحاجات سمى المذموم هوى والممدوح حظاً ، وبهذا جعل للأمر التشريعي دوراً في تنظيم الرغبات وإشباع حاجات الإنسان الأساسية منها ، وهذا هو ما يسمى بتكميل الذات ، وليس وأد الشهوات .

وهناك قدرة بدنية على امتثال الأمر ، كها أن هناك قدرات نفسية ، والمصلحة تقتضى أن يكون الأمر ملائماً ومناسباً لهذه القدرات .

وفى مقابل مقاصد الشارع ، وضع مبحثاً عن مقاصد الإنسان ، ورأى أن مقاصد الإنسان هي نفسها مقاصد الشارع ، ومن هنا يكون دور الإنسان هو أخذ مقاصد الشارع وتطبيقها ، وهو بذلك يكون محققاً لمصلحته ، ولكن لابد أن يتوافر شرط النية الطبية هو موافقتها لمقاصد الشارع والنية السيئة هي المخالفة لمقاصد الشارع .

# خامساً: المقاصد تضع معياراً للاجتهاد بالرأى:

بدأ الاجتهاد بالرأى مع بداية التفكير العقلى عند المسلمين ، وأخذ الشكل العلسى المنظم من خلال الصور التى ظهر عليها فى علم أصول الفقه ، فأخذ شكل القياس والاستنباط والاستحسان والإجماع والمصلحة المرسلة .

# وانقسم الفقهاء انقساماً ظاهراً في أول الأمر إلى فريقين :

أصحاب الرأى والقياس ، وهم أهل العراق ، وأهل الحديث وهم أهل الحجاز : الأولون يبحثون عن علل الأحكام وربط المسائل بعضها ببعض ولا يحجمون عن الرأى إذا لم يكن عندهم أثر ، أما الآخرون فكانوا يقفون عند ظواهر النصوص بدون بحث في عللها ، وقلما يفتون برأى .

وبعد أن درس الإمام الشافعي كلا المذهبين لاحظ ما فيها من نقص بدا له أن يكله ، فأخذ ينقض التعريفات من ناحية خروجها عن متابعة نظام متحد في طريقة الاستنباط ، وذلك يجعلنا نشعر باتجاهه انجاها جديداً هو اتجاه العقل العلمي الذي لا يكاد يعني بالجزئيات والفروع ، وإنما يهتم بوضع القواعد والأسس التي يمكن أن يقوم عليها الاجتهاد بالرأى ، ولكنه لم يضع معياراً للاجتهاد بالرأى ومن هنا زادت الاختلافات بين أنصار المذاهب الفقهية ، وأصبح علم أصول الفقه وكأنه علم جلل ، وكان على الشاطبي أن يضع معياراً للاجتهاد بالرأى فكان هذا المعيار هو مقاصد الشارع ، وهو يقول في ذلك : «حال الاجتهاد المعتبر هي ما ترددت بين طرفين وضح في كل منها قصد الشارع في الإثبات في أحدهما والنفي في الآخر ، ولذلك فعلى المجتهد أن يكون عالماً تماماً بمقاصد الشريعة على كالها بالإضافة إلى تمكنه من الاستنباط بناء على فهمه فيها ، فإذا بلغ الإنسان مبلغاً فهم عن الشارع فيه قصده في كل مسألة من مسائل الشريعة وفي كل باب من أبوابها ، فني هذه الحالة فقط يحق له أن يحصل على مسائل الشريعة وفي كل باب من أبوابها ، فني هذه الحالة فقط يحق له أن يحصل على درجة الاجتهاد بالرأى .

بهذا نرى أن فكرة المقاصد أحدثت تطوراً هاماً فى علم أصول الفقه ، فبعد أن وضعت القواعد لجميع المختلفين بدأت تنطلق نحو التطور ، فربط الإجتمهاد بالمصلحة يضنى على الشريعة صفة الاستمرارية فلا تعرف حدود الزمان أو المكان .

## أصول الفقه والعلوم الفلسفية والصوفية

## أولاً تمهيد :

رأينا في الفصل الأول من هذا البحث أن الفلسفة كانت مذمومة عند العوام من أهل الأندلس وربما الحواص في بعض الأحيان ، وإن الأشتغال بها كان ينقص من قدر الإنسان الفاضل ، ولم يمنع ذلك من ظهور فلاسفة عظام مثل ابن رشد وابن طفيل وابن حزم ، كما أن كتب فلاسفة المشرق كانت تصل إلى الأندلس وكان طلاب الأندلس يذهبون إلى المشرق لكى يتتلملوا على يد علائه وفلاسفته ، ومن هنا نجد أن الحركة الفكرية كانت ممتدة من الشرق إلى الغرب ، ولم يكن نفور أكثر أهل الأندلس من الفلسفة سببا في اندثارها أو عائقا من دراستها وفهمها .

## ثانيا: العقلية العملية لأهل الأندلس:

ويرجع السبب الحقيق في نفور أهل الأندلس من الفكر الفلسني ، إلى أن هذا الفكر لا يتوائم والعقلية الأندلسية التي تسميل إلى البساطة وتنفر من التعقيد ، كما أنها تحاول الابتعاد من الأفكار النظرية التي لا تؤدى إلى عمل ، ومن هنا كان رأى القيم الضرورية - 24

الشاطبي معبرا عن الواقع الفعل لجمهور الأندلس فقد رأى أن الفلاسفة والمتكلمين قد خاضوا في مشكلات خارجة وبعيدة عن الواقع العملي للإنسان لأن ما لا يؤدى إلى عمل مضيعة للوقت والجهد.

ويدال على ذلك بفكرة نظرية عند الفلاسفة ، وهي فكرة الجوهر ، فهذه الفكرة صعبة الفهم ، ولكي نفهمها لابد من تعريفها بالماهية ، والحس المشترك اعتاد أن يعرف الشي بخواصه المحموسة ، فلو أردنا أن نشرح لإنسان ما معنى «الملك » فقلنا انه خاتى من خلق الله يتصرف بأمره فاننا بهذا عرفنا الملك بطريقة تمثيلية تخيلية بسيطة يمكن فهمها وادراكها بسهولة .

وإذا عرفنا «الكوكب» فقلنا انه هو هذا الذى تشاهده بالليل عن طريق الحواس، أو إذا أردنا تعريف الإنسان فقلنا انه هو هذا الذى أنت من جنسه إلى غير ذلك من الأمور التى يمكن تعريفها عن طريق ضرب الأمثلة أو عن طريق المشاهدة أو اللمس أو أى حاسة من حواس الإنسان التى تمكنه من هذا الإدراك = فهذه صورة تمثيلية بسيطة ويحصل منها فهم معنى الشئ المقصود تعريفه.

ولكن تختلف هذه الطريقة عن طريقة الفلاسفة والمتكلمين في تعريف هذه الاشياء والتي هي بعيدة كل البعد عن الواقع العملي للإنسان ، فإذا سألت الفليسوف أو المتكلم عن معنى والملك و يحيلك إلى معنى أغمض من المعنى الذي سألت عنه و فيقول هو ما هية بجردة عن المادة أصلا وأو يقول» هو جوهر بسيط ذو نهاية ونطق عقلي وإذا سألت عن معنى الكوكب يجيبك بأنه جسم كروى مكانه الطبيعي نفس الفلك من شأنه أن يثير متحركاً على الوسط غير مشتمل عليه ، وإذا سألته عن المكان يقول وهو السطح الباطن من الجرم الحاوى الماس للسطح المظاهر من والجسم المحوى» يقول وهو السطح الباطن من الجرم الحاوى الماس للسطح المظاهر من والجسم المحوى» بالاضافة إلى أن البحث في مثل هذه القضايا لا يرجى من وراثه فائدة وفيه تسور على طلب معرفة ماهيات الأشياء ، وهناك اعتراف من أصحابها والمشتغلين بها بصعوبة البحث في مثل هذه الماهيات لأنهم يبحثون في أمور مجهولة و ولا يمكن أن تخضع المتجربة الحسية التي تفهم عن طريق الادراك الفطرى .

كما أن هناك اعترافا بأنه لا يمكن معرفة شئ عن طريق الماهية معرفة حقيقية إذ ان الجواهر لها فصول مجهولة ، وكل ما استطاعوا أن يفعلوه ، حيالها هو تعريفها بأمور سلبية لأن الذاتى الحاص ان علم فى غير هذه الماهية لم يكن خاصا ، وإن لم يعلم فكان غير ظاهر للحس فهذا مجهول ، وان عرف ذلك الحاص بغير ما يخصه فليس هذا بتعريف ، والحاص به كالحاص المذكور أولا ، فلابد اذن من الرجوع إلى أمور محسوسة أو ظاهرة من طريق آخر وهذا لا يني بتعريف الماهيات .

هذا عن الجوهر وصعوبة تعريفه بطريقة الفلاسفة أما العرض فانما تتم معرفته عن طريق لوازمه ، ومن هنا فلا يمكن القول بأن هناك جوهراً قائماً بذاته كما يدعى الفلاسفة والمتكلمين ، بل الجوهر ما هو إلا مجموعة من الأعراض لا تتم معرفته إلا بها «فحقيقة الجوهر تعرف إذا عرفت جميع ذاتياته ، فإذا جاز ثم ذاتى لم يعرف حصل الشك في معرفة الماهية » وهذا يبين أن الحدود من الصعب الإتيان بها ، فتسور الانسان على معرفتها رمى في عاية .

أما عن التصديق ، فإن الذي يمكن فهمه منه عن طريق الحس المشترك هو ما كانت مقدمات الدليل فيه ضرورية أو قريبة من الضرورية هذا إذا كانت هناك حاجة إلى الدليل في التصديق ، وإلا فيكني تقرير الحكم وفي هذا توفير للوقت والجهد ، لأن الحس المشترك إنها يقصد العمل فلو كان النظر في الدليل غير وقتى لناقض مصلحة الإنسان في المعرفة ، لأن الإدراكات ليست على فن واحد ولا هي جارية على التساوى في كل مطلب .

ويزعم الفلاسفة انهم يبحثون عن حقائق ، ولكن أى هذه الحقائق التي تعتمد على الوهم والبعد عن الواقع المباشر.

والجديد هنا هو ليس رفض فكرة الجوهر باعتبارها فكرة ميتافيزيقية فقد سبق وأن رفضها «ابن تيميه في نقض المنطق» ولكن الجديد هنا هو محاولة الشاطبي أن يجعل من الذوق الفطرى والواقع المباشر معياراً لتقبل الأفكار ولما كان الذوق الفطرى لا يقبل الفكر إلا إذا كان يؤدى إلى عمل فإن فكرة الجوهر مرفوضة من وجهة نظر الشاطبي . معبرا عن الاتجاه العام للفكر الأندلسي والفكر الأصولي .

#### ثالثا: أصول الفقه فلسفة عملية

ومن هنا فإن التفلسف عند الشاطبي يعتمد بصفة أساسية على رفض الأفكار الميتافيزيقية وبناء للفاهب بناء شامخا بعيدا عن واقع الإنسان وبذلك فإن الفلسفة عند الشاطبي تمختلف عا عهدناه عند الفلاسفة ، فقد رأى أن دور الفلسفة هو العمل على ربط الإنسان بواقعه ، ففكرة القصد في الأصل فكرة فلسفية بحتة فالفلاسفة تنبهوا لفكرة القصد في الطبيعة وكانت من أهم البراهين وأقواها على اثبات وجود الله ، فباستنادهم إلى الحقائق الطبيعية استدلوا على أن هناك قصداً وملائمة لكل مخلوق في الطبيعة ومن ملائمة كل مخلوق لما خلق له وجد الفلاسفة أن هذا برهان على القصد المنظم ، وقد صاغ الفلاسفة دليل العلية ودليل الغائبة ودليل العناية الالهية ابتداء عن القصد هذا ، أما الشاطبي فقد فهم معني القصد بطريقة مختلفة عن فهم الفلاسفة له . فرأى أن القصد المنظم يهدف إلى غاية وهي مصلحة الإنسان ، ومقاصد الإنسان تتجه غو العمل على حفظ الحياة وبقائها وعدم تحطيمها والإعتداء عليها ، كما أن مقاصد الإنسان تميل إلى الاعتدال بين الإسراف والتقتير . وبذلك يصبح معي القصد والعدل واحداً .

ومن الأفكار الكونية التي تحولت في علم أصول الفقه إلى أفكار انسانية فكرة السبب والمسبب ه أو العلاقة بين الأسباب والمسببات ، وهل هي علاقة ضرورية أم لا ؟ فالغزالى نفي هذه الضرورة وكان قصده من ذلك إطلاق يد القدر الالهية تصرف الكون كيف تشاء ، وحاول ابن رشد أن يدفع هذا القول ورأى أن العلاقة بين الأسباب والمسببات فكرة كونية لا يمكن نفيها (١) .

وكان لابد للشاطبي أن يتعرض لهذه المشكلة لأنها مبحث هام في علم الأصول ، ورأى أن الغزالى وابن رشد يتصارعان حول مشكلة ميتافيزيقية كونية فإذا فصلنا الأسباب عن المسببات فقد يكون هذا صادقا أو كاذبا في مجال الفكر الميتافيزيق ، ولكن عندما ننظر في واقع الإنسان نجد أن هنا علاقة ضرورية بين الأسباب

أنظر فى ذلك تهافت الفلاسفة للغزالى وتهافت لابن رشد .

والمسببات الأن من شروط الامتثال القدرة الوعدم ايسجاد علاقة ضرورية بين السبب والمسبب هو أمر خارج عن قدرة الإنسان، أما فى المجال الكونى فقد جعل الشاطبي المسببات مخلوقة لله تعالى، أما الأسباب فهى من فعل الإنسان.

ومن هنا فلابد أن يأخذ الإنسان بالأسباب لأن ذلك فيه دفع للتواكل ، فالرزق إذا كان مضموناً من عند الله تعالى إلا أن ذلك لا يمنع من الأخذ بالأسباب ، لأن الرزق لا يأتى وحده ، ولابد من السعى والعمل وعلى ذلك فليس معنى التوكل أن نقعد عن العمل وإنما معناه أن نتهيأ للعمل ونستعد له ، فالله تعالى قد وفر أسباب الرزق بأن هيأ الظروف الطبيعية من مناخ وثروات طبيعية فى باطن الأرض وعلى ظهرها وكل ما على الإنسان أن يفعله هو البحث عن هذه الثروات واستخراجها .

بهذا نقل الشاطبي الحوار حول الأسباب والمسببات من بحث كونى إلى بحث انسانى ، ومن هنا يصبح الخلاف بين القول بالضرورة واللاحتمية قول لا معنى له ، لأن القول باللاحتمية ليس داخلا في الأسباب البشرية ، كما أن القول بالضرورة واقع إنسانى لايمكن انكاره .

وقد حدد ثلاث مراتب للدخول في الأسباب:

الموتبة الأولى : أن يدخل في الأسباب على أن الإنسان فاعل للمسبب أو مولد له ، وهذا شرك أو معناه له ، لأن السبب غير فاعل بنفسه فالله تعالى خالق كل شئ .

المرتبة الثانية: أن يدخل الإنسان في السبب على أن المسبب عنده عادة ، وذلك بأن يطلب المسبب من السبب ليس عن طريق الاعتقاد المستقل ولكن من كونه موضوعا على أنه سبب لمسبب ، فالالتفات إلى المسبب من هذا الوجه ليس بخارج عن مقتضى عادة الله تعالى في خلقه ، ولا هو مناف لكون السبب واقعا بقدرة الله تعالى ، لأن قدرة الله تعالى تظهر عند وجود السبب وعند عدمه فلا ينفي وجود السبب كونه خالقا للمسبب .

المرتبة الثالثة : أن يدخل فى السبب على أن المسبب هو الله تعالى فيكون الغالب على صاحب هذه المرتبة اعتقاد أنه سبب عن قدرة الله تعالى وارادته ، من غير تحكيم لكونه سببا ، فإنه لو صح كونه سببا محققا لم يتخلف كالأسباب الفعلية .

من هذه المراتب يتبين أن الدخول فى الأسباب يتوقف على النية ، وما يعقد الانسان عليه العزم من نوع الاعتقاد ، فالمؤمن بالكوكب الكافر بالله تعالى قد جعل الكوكب فاعلا بنفسه .

ويجب أن يكون الدخول فى السبب على اعتقاد أنه ابتلاء للعباد وامتحان لهم وهذا مبنى على أن الأسباب والمسببات قد وضعت اما لاختبار العقول ، وذلك كل ما فى الوجود للنظر فى وضعه والاستدلال به على ما ورائه ، أولاختبار النفوس وهو الوجود كله من حيث أن فيه المنافع والمضار ، ومن حيث أنه سخر لهم ومنقاد لما يريدون منه .

فإذا كان الأمر كذلك فالآخذ للأسباب من هذه الجهة آخذ لها من حيث وضعت على التحقيق بذلك فيها ، وصاحب هذا القصد متعبد لله تعالى ، لأنه إذا تسبب بالاذن فيا اذن فيه لتظهر عبوديته لله تعالى فيه ، لا ملتفتا إلى مسبباتها ـ فهو كالمتسبب بسائر العبادات المحضة .

ويتساءل الشاطبي بعد عرضه لمشكلة الأسباب والمسببات والتي حاول أن يوضع الفكرة على أساس ارجاعها إلى النية لأن الإنسان داخل في السبب بلا جدال يتساءل الشاطبي بعد ذلك ، هل الادعاء الذي يدعيه بعض المتصوفة بترك الدخول في الأسباب ادعاء صحيح ؟

ان الشاطبي لا يرى أن هناك فرقا بين الصوفى وغيره ، فالجميع لابد وأن يأخذوا بالأسباب ، فالصوفى مثلا يدعى بأنه يخرج للحج بغير زاد وأنه بذلك ترك الأسباب ، ولكن هذه فى الحقيقة مغالطة فقد يجد رزقا من طرق متنوعة كلها تخضع للأسباب ، حتى وان بدت أنها أسباب غريبة .

ويدعى الصوفية بأنهم إنما يتركون الأسباب أسوة بماكان يفعله الرسول عَلَيْكُم، فقد كان يأمر أهله بالصلاة إذا لم يجد رزقا والمعروف أنه لا توجد علاقة بين الصلاة والرزق.

ولكن الشاطبي يرد عليهم هذا القول بقوله انهم قد فهموا الأمر مبتورا لأن الرسول عَلَيْكُ قد ندب أهله للدخول في الأسباب المقتضية لمصالح الدنيا ، كما أمرهم

بالأسباب المقتضية لمصالح الآخرة ، ولم يتركهم على حالة الصلاة وحدها ، وهذا دليل على أن الأفضل هو ما أرشدهم إليه من الدخول فى الأسباب لأن حالة الصلاة هذه لا يعتد بها ولا يصبح أن تكون مقاما يظلوا عليه .

وقد كان لأصحابه عَلَيْكُ خوارق للعادات إلا أنهم لم يتركوا الأخذ بالاسباب، وذلك تأدبا بآداب الرسول عَلِيْنَةٍ وكانوا لعلمهم وفضلهم لا يتركون الأفضل وهو الأخذ بالأسباب إلى غيره.

بهذا فإن ترك الدخول فى الأسباب مخالف للعقل والعادة ، كما أنه مخالف لقصد الشارع ، لأن الشارع قد قصد وقوع المسببات عن أسبابها ، فقصد أصحاب الأحوال (الصوفية) مناقض لقصد الشارع وكل قصد ناقض قصد الشارع فهو باطل .

بهذا حول الشاطبي البحث في العلاقة بين الأسباب والمسببات من زاوية الحتمية واللاحتمية ، إلى منظور آخر ، وهو منظور القدرة البشرية ، وهل من الممكن للإنسان أن يعيش حياته وهو متراخ تاركاً للأسباب للوصلة إلى مصلحته ؟ . إن واقع الإنسان يدل على أنه لابد وان يعيش حياته وفقا لأسباب معينة ، أما العلاقة بين الأسباب والمسببات فهي أمور اعتقادية نظرية ، وما على الانسان إلا أن يحسن النية والقصد في الدخول في الأسباب ، وترك الالتفات إلى المسبب .

ومن أهم القضايا النظرية التي كانت سببا لصراع طويل بين المعتزلة والاشاعرة فكرة الوجوب والامكان. فقد تعمد المعتزلة ذكر لفظ يجب على الله تعالى كذا و فقالوا مثلا يجب على الله تعالى رعاية الأصلح ، لأنه ان لم يفعل ذلك يكون ظالما والظلم منفى عنه ، لأنه عادل ، ولذلك جعلوا رعاية االأصلح واجبا ، وقال الاشاعرة بأن ذلك فيه خروج على حدود التأدب مع الله تعالى ، وأطلقوا يد القدرة بحيث أجازوا لله تعالى أن لا يعمل الأصلح.

وهاتان الفرقتان في الحقيقة يدور صراعها حول أفكار نظرية ، فكل منهم ربط أفكاره ببعضها حتى لا يهتز للذهب أو النسق الفكرى (١) حتى لو أدى ذلك إلى

 <sup>(</sup>١) من ذلك مثلا اضطرار الأشاعر الى القول بتكليف ما لايطاق لأن ذلك مرتبط بالوجوب والامكان . وما
 ذلك إلا لكى يخالفوا المعتزلة .

الخروج عن الواقع الفعلى للإنسان. فالمعتزلة رأوا أن أحكام الله تعالى كلها معللة بعلة وهي المصلحة ، ولكنهم ربطوا هذا القول بالواجب ، كما ربطوا بين تعليل الأحكام والقول بالحسن والقبح العقليين ، فقد قدموا العقل على الشرع أما الأشاعرة فقد قدموا الشرع على العقل.

ويرى الشاطي أن هذا الحلاف إنما يدور حول المدرك ، وهو يتهاوى إذا عرفنا أن مقصود الشارع من وضع الشريعة هو المصلحة ، فسواء كان العقل كاشفاً لدور الشرع أو الشرع سابقاً على العقل فهذا لا ينني ان واقع الشريعة الفعلى يقصد مصلحة الإنسان ، وأن علة الأحكام هي المصلحة ، ولكن من غير قول بالواجب ، لأن القول بالوجوب والجواز أمر غير وارد طالما أن الشريعة قد اكتملت ولا يمكن أن تضاف إليها نصوص جديدة ، وإن الاستقراء قد دل دلالة قاطعة من مجموع الجزئيات والكليات على أن الشريعة قد وضعت من أجل علة هي المصلحة . إذن حول الشاطبي الفكر النظرى إلى دراسة استقرائية للواقع العملي . ترتبط في النهاية بمصلحة الإنسان .

#### رابعا: رفض التطرف في النزعات الصوفية:

من مصلحة الإنسان أن يعيش ذاته موحدة ، ولذلك كان لزاما على الشاطبي أن يقف في وجه المحاولات السلبية التي وقفها الصوفية لاقامة صراع بيسن الغرائز والميول الإنسانية ، والتقليل من شأن الحياة والزهد فيها ، وقد كان مبدأ الزهد من أول المبادئ الصوفية يعرفونه بأنه وهو الزهد في المباح ، لأن المعروف أن الحرام لا زهد فيه ، وهذه محاولة لكبت غريزة من الغرائز الاساسية في الانسان وهي حب التملك .

وقد حدد الشاطبي ما هو المباح لكي يثبت خطأ الصوفية من الناحية الشرعية فقال « ان المباح هو المخير فيه بين الفعل والترك من غير مدح ولا ذم لا على الفعل ولا على الترك ، فاذا تحقق الاستواء شرعا والتخبير لم يتصور ان يكون التارك به مطبعا لعدم تعلق الطلب بالترك ، لأن الطاعة لا تكون الا مع الطلب ولا طلب فلا طاعة .

والصوفية يعتقدون ان الزهد في المباح طاعة الله تعالى ، ولكن الشاطبي يرى ان لا طاعة في فعل غير مأمور به ، ولكن الشاطبي يرى ان لا طاعة في فعل غير مأمور به ،

واذاكان المباح مساوياً للواجب والمندوب فى انكل واحد منهما غير مطلوب التبرك ، فكما يستحيل ان يكون تارك الواجب والمندوب مطيعا بتركه شرعا لأن الشارع لم يطلب الترك فيهها ، كذلك يستحيل ان يكون تارك المباح مطيعاً شرعا .

واذا تقرر استواء الفعل والترك فى المباح ، فلو جاز ان يكون تارك المباح مطيعاً بتركه جاز ايضا ان يكون فاعله مطيعا بفعله من حيث كانا مستويين بالنسبة اليه ، وهذا غير صحيح ولا معقول فى نفسه ، فتارك للباح فى نظر الشاطبي ليس مطيعا ولكنه يأشم بترك المباح لأنه غير مطلوب الترك اى انه فعل أمراً لا يجب مخالفته .

وقدكان الامام الغزالى يرى ان المباح سبب فى مضاركثيرة ، منها ان فيه اشتغالا عما هو الأهم فى الدنيا من العمل للإعداد للآخرة ، ففيه صد عن كثير من الطاعات ، وانه سبب فى الاشتغال عن الواجبات ، ووسيلة الى الممنوعات وانه سبب لطول الحساب ، ولذلك فمن الأفضل فى نظر الغزالى ترك المباح لأنه يقصر من الموقف يوم ، الحساب .

ويرد الشاطبي على ذلك القول بأن المقصود بالكلام هنا إنما هو فى المباح من حيث هو مباح ، وليس من حيث هو ذريعة إلى أمر آخر ، وإلاكان منعه من باب سد الذرائع لا من جهة كونه مباحا .

وإذا كان المباح ذريعة إلى أمر آخر فيجب ان يفهم من خلال ثلاثة أوجه :

الأول : إذا كان ذريعة إلى منهى عنه فيكون من تلك الجهة مطلوب الترك .

الثانى : إذا كان ذريعة إلى مأمور به فيكون حكمه حكم ما توسل به .

الثالث : هو الذي لا يكون ذريعة إلى شيُّ ما وهذا هو المباح المطلق .

وأما عن ادعاء الغزالى بأن المباح سبب لطول الحساب فباطل لأن فاعل المباح ان كان يحاسب عليه لزم أن يكون التارك محاسباً أيضا على تركه ، من حيث كان الترك فعلا ، وإذا كان الحساب سببا لطلب الترك ، لزم أن يطلب ترك الطاعات من حيث كانت مسئولا عنها كلها (١) .

بقول ته تعالى وفلنسألن اللين أرسل إليهم ، ولنسألن المرسلين ، إذن السؤال للجميع وليس في هذا طول للموقف (الشاطبي ، الموافقات جزء ١ ، ص ٦٤) .

وعلى الجملة يرى الشاطبى ان المباح كغيره من الأفعال له أركان وشروط وموانع ولو احق تراعى ، والترك فى هذا كله كالفعل ، فكما أنه إذا تسبب للفعل كان تسببه مسئولا عنه ، كذلك أيضا إذا تسبب إلى الترك كان مسئولا عنه والغزائى مقر بهذا إذ يقول ان الزهد عبارة عن انصراف الرغبة عن الشئ إلى ماهو خير منه وقال « ولما كان الزهد رغبة عن محبوب بالجملة لم يتصور إلا بالعدول إلى شئ هو أحب منه ، وإلا فترك المحبوب لغير الأحب مال » ، وهذا اعترف منه بأن الزهد لا يتعلق بالمباح من حيث هو مباح على حال .

ولقد أهمل الصوفية القصد إلى المباح ، والعمل على نيل الحظوظ ورأوا ان الحظ أمر ليس مرغوبا فيه ، ومن الواجب طرح الحظوظ لأن ذلك قادح فى الأخلاص ، فن عمل طلبا لحظ فقد عبد هذا الحظ ، ولكن الشاطبي يرى أن الذات البشرية وحدة لا تتجزأ ، ومن الخطأ اقامة صراع بين الغرائز والميول حقا ان على الإنسان أن لا يسير طبقا لما تسمليه عليه اهواؤه ، ولكن مع ذلك لا يسجب قتل الرغبات والغرائز ، والمطلوب هو تنظيمها بقدر الاعتدال الذي يعمل على تكيل الذات لا خلق صراع بين الغرائز والميول الطبيعية للإنسان ، واكتال الذات هو العمل على احيائها حياة صالحة .

بهذا يكون قد اتضح ان اتجاه علم أصول الفقه اتجاه عمل بعيد عن التفلسف النظرى ، فهو لا يؤمن بأن هناك قضايا فلسفية نظرية يسمكن أن يقدر لها البقاء إلا إذا كان لها دور في معالجة مشاكل الإنسان ، فالفكر لابد وأن يكون خادما للواقع ، وأن يكون العقل سيدا حتى في فهم مقصد الشارع ، ولهذا رفع من شأن العقل العملي لا العقل النظرى \_ بحيث جعله يناصر الشرح كها أنه جعل القضايا الشرعية ترتقي إلى القضايا العقلية في افادة العلم القطعي ، يقول الشاطبي في ذلك «فالوضعيات قد تجارى العقليات في افادة العلم القطعي ، فالعلم بها مستفاد من الاستقراء العام الناظم لأشتات افرادها حتى تصير في العقل بجموعة في كليات مضطردة عامة غير زائلة ولا متبدلة ، وحاكمة غير عكوم عليها ، وهذه هي خواص الكليات العقلية ، وأيضا فأن الكليات العقلية مقتبسة من الوجود ، وهو أمر وضعي لا عقلي فاستوى مع الكليات المعلية بهذا الاعتبار وارتفع الفرق بينها ،

بهذا يرى الشاطبي أن الشرع والعقل بتفقان في أحكامها وأن هذا الاتفاق مرجعه إلى الواقع الفعلي للإنسان ، فها يهدفان معا إلى مصلحة الإنسان ، ولما كان العقل غير مأمون لتغلب الهوى عليه في بعض الأحيان ، لذلك لا بد أن يتقدم الشرع على العقل لأن الأدلة العقلية إذا استعملت فانها تستعمل مركبة على الأدلة السمعية أو معينة في طريقها أو محققة لمناطها لا مستعملة بالدلالة لأن النظر فيها نظر في أمر شرعى ، والعقل ليس بشارع ، فإذا تعاضد النقل والعقل فعلى شرط أن يتقدم النقل فيكون متبوعا ، ويتأخر العقل فيكون تابعا .

وقد جعل الشاطمي من العقل والعادة معيارا للأحكام، فالوجوب والجواز والخواز والخواز والجدالة ترجع إلى أحكام العقل، وترجع إلى العادة إذ من العادة ما هو واجب فى العادة أو جائز أو مستحيل.

وعلى ذلك فان العقل والعادة يوازيان الدليل السمعى المستفاد من الأخبار المتواترة في المعنى المتواترة في المعنى أو المستفادة من الاستقراء المعنوى.

من هنا نجد أن علماء أصول الفقه قد تميزوا بخاصية تختلف عن الفلاسفة وعلماء الكلام والصوفية ، وهي الميل تجاه الفكر العملي ، وربماكان هذا الاتجاه هو السبب المباشر لعداء الفقها الكل من الفلاسفة والمتكلمين والصوفية الذين يميلون نحو الأفكار النظرية المجردة والجدل اللفظي ، أما علماء أصول الفقه فيتجهون نحو الواقع المباشر ، وذلك لأن طبيعة العلم تحتم ذلك لأنه علم تشريعي يتطلب البساطة في الفكر ، ومخاطبة الذوق الفطري أو الحس المشترك بقواعد هذا التشريع .

## منقج الاستقراء المعنوى

### أولاً: تمهيد

هناك علاقة وثيقة بين المنطق ومنهج البحث ونظرية المعرفة ، وهذه العلاقة تجعل من الصعب التمييز بينهم ، فإذا كان المنطق هو المنطق الصورى . فهو منهج بحث أيضاً من جهة أخرى ، وإذا نحا تجريباً فهو منطق ومنهج للبحث في آن واحد ، ونظرية المعرفة قد تعتمد عليها معاً .

والاستقراء المعنوى هو منهج بحث ، ولكنه منهج بحث فى العلوم الإنسانية فقط ، ومن هنا كان ذا صلة وثيقة بالمنطق وخاصة نظرية القياس الشرعى أو منطق الفقهاء (١) أكثر من صلته بالمنطق الصورى .

<sup>(</sup>١) نظر الفقهاء إلى المنطق نظرة خاصة جعلته يتميز عن المنطق الأرسطى والمطق الرواق وعلى ذلك اعتبره البعض منطقاً تجريبياً ، وفى الحقيقة أن المنطق الفقهاء ليس تجريبياً بالمعنى المعروف فى المنطق التجريبي . ومن هنا فان منهج الاستقراء المعنوى سيوصح طبيعة هذا المنطق .

ثم انه يتفق مع الاستقراء المنطقى والعلمي فى نقاط ويختلف معها فى الهدف والغاية ، فالاستقراء العلمى هو منهج بحث فى العلوم الطبيعية ، أما الاستقراء للعنوى فهو منهج بحث فى العلوم الإنسانية ، وهناك فرق ما بين الطبيعة المحكومة بقوانين علمية والإنسان صاحب الإرادة ، هذا الفرق هو نفسه الفرق بين الاستقراء للعنوى والاستقراء العلمى .

ويختلف الاستقراء المعنوى مع الاستقراء المنطقى فى أنه يصل إلى ضرورات يقينية بينا الاستقراء المنطق احتمالى ولا يصل إلى قضايا يقينية . كما يسختلف مع المعرفة اللوقية والإيبانية ، فى أنه يبدأ من المحسوس لكى يصل إلى المعقول أى يستقرى الوقائع العينية لكى يصل إلى حقائق عقلية ، والاستقراء المعنوى هو استقراء للكليات التى تخضع لها الجزئيات ثم يستخلص من هذه الكليات كليات أعم منها ، معتمدا على استقراء النصوص أى يعتمد على النص المكتوب كما يعتمد على الوقائع الحسية المباشرة ، ولقد أجمل الشاطبي قواعد هذا المنهج فى نص موجز ودقيق فيقول « ولما بدا من مكنون السر ما بدا ووفق الله لما شاء وهدى ، لم أزل أقيد من أوابده ، وأضم من شوارده تفاصيلا وجملا « معتمدا على الاستقراءات الكلية ، غيرمقتصر على الأفراد الجزئية ، ومبينا أصولها النقلية بأطراف من القضايا العقلية ، ثم استخرت الله تعالى فى نظم تلك الفوائد ، إلى تراجم تردها إلى أصولها وتكون عونا على تعقلها وتحصيلها » .

وقد خرج الشاطبي من استقراء نصوص الشريعة واستقراء الطبيعة البشرية بنتيجة هامة وهي أن هناك كليات خمس وهي الدين والنفس والمال والنسل والعقل . هذه الكليات يقع حكمها في العقل كالضروري ، ولكنها لم تعتمد على قضايا منطقية لكي نحكم بصدقها ، فصدقها يكمن في أن العقل قد استخلصها نتيجة استقرائه لأمور جزئية أو كليات عامة انتهى منها إلى كلية أعم استقراء معنويا .

ثانيا : فما هو الاستقراء المعنوى إذن ؟

الاستقراء فى اللغة هو المصدر للفعل المزيد استقرى يستقرى استقراء ، وهو مشتق من الفعل الثلاثى المجرد قرى يقرى قروا ، الذى يعنى المتتبع لمعرفة حالة الشي المقصود فيستقريها ويقروها إذا صار فيها ينظر حالها وأمرها ، ومازلت استقرى هذه الأرض قرية قرية .

هذا هو المعنى اللغوى للاستقراء ، اما معناه المنطقى فهو الحكم على كلى لوجوده فى أكثر جزئياته الوجوده فى أكثر جزئياته الوجوده فى أكثر جزئياته الم يكن استقراء لأن مقدماته لا تحصل الا بتتبع الجزئيات كقولنا اكل حيوان يسحرك فكه الأسفل عند المضغ لأن الإنسان والمهائم والسباع كذلك ، وهو استقراء ناقص لا يفيد اليقين الجواز وجود جزئى لم يستقرأ ويكون حكمه مخالفا لما يستقرى كالتمساح فانه يسحرك فكه الأعلى عند المضغ .

هذا هو معنى الاستقراء المنطقى وهو لا يفيد اليقين ، ولكن الشاطبى يرى أن الاستقراء المعنوى يفيد لأنه استقراء معان لا احصاء لأنواع فهل هذا يعد خروجا على نمط الاستقراء المعروف والقول بسمهج جديد يسكن أن يأتهى بأحكام يقينية ؟ .

ان استقراء ، ينصب على ادراك العقل للمعانى التي يستخلصها من واقع تجريبي ، فهو يرتقى من معنى إلى آخر حتى يصل إلى معنى كلى يأخذ حكم الضرورى .

فإذا استقرينا النصوص ، فيجب الا تعتمد على نص واحد فقط ، لأنه لن يوصلنا إلى البقين ، لأن هناك نصوصا يحتمل متها التأويل ، كما أن النص يفترض الدلائل النقلية ، وهي إذا كانت متواترة فهذا يتوقف على مقدمات عشر ، كل واحدة مها ظنية ، والموقوف على ظنى لا بد أن يكون ظنيا ، فانها تتوقف على نقل اللغات ، وآراء النحو ، وعدم الاشتراك ، وعدم الجاز ، وعدم النقل الشرعي أو العادي ، وعدم الاضهار ، وعدم التخصيص للعموم ، وعدم التقييد للمطلق ، وعدم الناسخ ، وعدم التقديم والتأخير ، وعدم للعارض العقلي ، وجميع ذلك أمور ظنية ، كما أن الدلائل قرائن مشاهدة أو منقولة ، فقد تفيد اليقين ، والادلة المعتبرة هنا هي المستقرأة من جملة أدلة ظنية تضافرت على معنى واحد حتى أفادت فيه القطع ، لأن اجتماع الأدلة مع بعضها يضفي قوة على المعنى مثله في ذلك مثل التواتر المعنوى الذي يفيد اليقين ، ومن هذا الطريق علمنا علما يقينيا بشجاعة على « رضى الله عنه » وجود اليقين ، ومن هذا الطريق علمنا علما يقينيا بشجاعة على « رضى الله عنه » وجود «حاتم » » وقد أستفدنا هذا العلم من كثرة الوقائع المنقولة عنها .

من هنا يكون الاستقراء المعنوى هو المنهج الذي لا يعتمد على دليل واحد ، بل يجمع كل الظواهر والعمومات والمطلقات والمقيدات والجزئيات في أعيان مختلفة ، هذا

مع ما ينضاف إلى ذلك من قرائن وأحوال . وما يفهم بطريق التـمثيل والتخييل والعقل ، ومن روح المسألة ، وما تعبر عنه .

وعلى ذلك فلا يحب أن نناقش كل جزئية على حدة ، ونظن أن هذه القضية لها معنى ، فالمستدل بنص واحد منفصل عن بقية النصوص يعطى فرصة للمعترض عليه بأن يكر عليها نصا نصا ، ويستضعف الاستدلال بها على العلم اليقينى ، فنحن إذا نظرنا فى الصلاة مثلا نجد أن هناك نصوصا قد جاءت تمدح المتصفين باقامهها ، وذم التاركين لها ، واجبار المكلفين على فعلها واقامها قياما وقعودا وعلى جنوبهم ، وقتال من تركها أو عاتد فى تركها إلى غير ذلك مما فى هذا المعنى ، كذلك النفس نهى عن قتلها وجعل قتلها موجبا للقصاص متوعدا عليه ، ومن كبائر الذنوب المقرونة بالشرك كما كانت الصلاة مقرونة بالإيمان ، ووجب سد رمق المضطر ووجبت الزكاة للمواساة والقيام على من لا يقدر على اصلاح نفسه ، وأقيمت الحكام والقضاة والملوك له ، ورتبت الأجناد لقتال من رام قتل النفس ، ووجب على الخائف من الموت سد رمقة بكل حلال وحرام من الميتة والدم ولحم الخنزير إلى سائر ما ينضاف إلى هذا المعنى .

من كل هذا حصل لنا علم يقينى بوجوب الصلاة وتحريم القتل ، ومن هنا امتاز العلم الكلى عن العلم الجزئى ، فإذا كانت الفروع مستندة إلى أدلة منفردة وإلى مآخذ معينة فانها سوف تبقى على أصلها من الاستناد إلى الظن بخلاف العلم الكلى ، فانه مأخوذ من استقراء مقتضيات الأدلة باطلاق لا من آحادها على الخصوص .

هذه هي أهم السمات التي تحدد فكرة الشاطبي عن منهج الاستقراء المعنوي والتي تجعله متميزا عن الاستقراء المنطق ، فهل الشاطبي قدم منهجا جديدا للفكر الفلسني ؟ .

فى الحقيقة ليس هناك ما يسمى بمنهج جديد على الاطلاق ، ولكن هناك فرقاً . بين وجود أفكار لا رابط بينها ، وبين صوغ مبدأ دقيق واقامة قواعد ثابتة لهذا المبدأ .

فلو بحثنا فى علم أصول الفقه نجد أن جذور هذا المنهج موجودة عند بعض الأصوليين ، فالاستقراء المعنوى يشبه الاستدلال المرسل الذى اعتمده الامام مالك ، والامام الشافعى رضى الله عنها ، فها قد وجدا أن الفرع وان لم يشهد له أصل معين ، فقد يشهد له أصل كلى ، والأصل إذا كان قطعيا قد يساوى الأصل المعين وقد

يربوا عليه بحسب قوة الأصل المعين وضعفه ، كما أنه قد يكون موجوداً فى بعض المسائل حكم سائر الأصول المعينة المتعارضة فى الأصل ، لأن معناه يرجع إلى تقديم الاستلالال للرسل على القياس .

والمتتبع لجذور منهج الاستقراء المعنوى فى علم مصطلح الحديث ، سيجد أنه قد استعار منه فكرة التواتر المعنوى ، والذى يتم باستقراء العقل لمعانى يستخلصها من مجموعة من الجزئيات ، فبالتواتر المعنوى نعلم أن هناك مدينة تسمى بغداد ، حتى ولو لم ندخلها ، كما أنه لا يوجد شك فى وجود الامام الشافعى ، والامام أبى حنيفة رضى الله عنها وأنها كانا أصحاب مذاهب فقهية ، فكثير من الوقائع الكبيرة فى التاريخ وردت لنا عن طريق التواتر ونصدق حوادثها رغم عدم رؤيتنا لها (١) .

والتواتر المعنوى يـختلف عن العلم النظرى فى أنه لا يـحتمل الشك أو الظن ، أما العلم النظرى فهو فى أغلب الأحيان ظنى . ويصف الإمام الغزالى هذا النوع من المعرفة بقوله « وكأن هذا مدرك سادس من مدارك العلم (٢)»

<sup>(</sup>۱) يفعرب الإمام الغزالى مثلا يقرب به كيفية توارد القرائن على الحبر حتى يعتقد فيه العقل اعتقاداً جازماً . فيقول وإننا نشهد الصبى يرتفع مرة بعد أخرى = فيحصل لمنا علم قطعى بوصول اللبن إلى جوفه وإن لم نشاهد اللبن في الفسرع لأنه مستور ، ولا نشاهت عند خروجه لأنه مستور بالقم ، ولكن حركة الصبى في الامتصاص وحركة حلقه يدلان على وصول اللبن دلالة ما . ولكن ذلك قد يحصل من غير وصول اللبن ، فإذا أضفنا الى حركة الامتصاص وحركة الحلق أن المرأة شابة لايخلوا ثديها عن اللبن ، ولاتخلو حلمته عن ثقب ولايخلوا الصبى عن طبع باعث على الامتصاص مستخرج اللبن ، فقد يفيد ذلك علما ولكن يمكن الشك أيضاً في هذا العلم بأن الصبى لايصل إليه اللبن = فاذا انفم إلى ذلك سكوت الصبى عن بكائه مع أنه لم يتناول طعاماً آخر صار قرينة أخرى ، وان كان يحتمل أن يكون بكاؤه عن وجع وسكوته عن زواله ، أو يحتمل أن يكون قد تناول شيئاً آخر لم نشاهده من قبل وأن كنا نلازمه في أكثر الأوقات ، ومع هذا أو يحتمل أن يكون هذه الدلائل كاقتران الأخبار وتواترها = وكل دلالة شاهدة يتطرق إليها الاحتمال كقول كل غنبر على حدة ، ومن اجتماع هذه القرائ كلها ينشأ العلم . (المستصنى في علم الأصول ، ص ١٦٠) .

 <sup>(</sup>٢) مدارك العلم هي الأوليات والمحسوسات والمشاهدات الباطنية والتجريبيات ويزيد الغزالى عليها المتواترات.

إذن فمنهج الاستقراء المعنوى كانت فكرنه موجودة فى علمي أصول الفقه ومصطلخ الحديث إلا أنها كانت غامضة ومتداخلة فى المباحث المختلفة.

ويرجع الفضل إلى الشاطبي فى أنه قد استخلص الفكرة من مظانها المختلفة وصاغها مبدأ أساسياً يستند عليه المنهج الذي جمع بين فكرة الاستقراء من المنطق ، والتواتر من علم الحديث ، كما أنه قام بدراسة تطبيقية لهذا المنهج فاستخلص من مقاصد الشارع خمس كليات أساسية ورأى أنه لا توجد جزئية فى الشريعة إلا وتنضم تمحت كلية من هذه الكليات ثم أنه علم علماً يقينياً بأن هذه الكليات هي ضروريات يقينية .

وقد شاعت فكرة الاستقراء المعنوى فى كل كتاب الموافقات حتى أن القارىء يشعر وكأنه يقرأ كتاباً فى المنهج ، وهذا ما كان يهدف إليه الشاطبى فى الحقيقة لأنه أدرك أن علم أصول الفقه فى حاجة إلى المنهج أكثر من حاجته إلى المذهب(١)

## ثالثاً : أساس الاستقراء المعنوى :

يعتمد الاستقراء المعنوي على دعامتين أساسيتين يقوم عليهها:

الأولى : هي الذوق الفطري ، أو الحسى المشترك ، أو الموقف الطبيعي للإنسان .

الثانية : هي ملكة التخييل والتمثيل في الذهن .

ثم يستخلص العقل من كليهما حقائق يقينية ضرورية .

<sup>(</sup>١) لقد نبه الشاطبى القارىء إلى ذلك المعنى فيقول وليكون أيها الحل الصنى والصديق الوقى هذا الكتاب عونا لكل فى سلوك الطريق وشارسعا لمعالى الوفاق والترفيق ، لا ليكون عمدتك فى كل تحقق وتحقيق ، ومرجعك فى كل عايمن لك من تصور وتصديق ، إذ قد صار علما من جملة العلوم ، ورسما كسائر الوسوم ، ومورداً لاختلاف العقول وتعارض الفهوم " لاجرم أنه قرب عليك فى السير ، وأعلمك كيف ترقى فى علوم الشريعة وإلى أين تسير ، ووقف بك من الطريق السابلة على الظهر ، وخطب لك عرائس الحكمة ثم وهب لك المهر » . (الشاطبى ــ الموافقات جد ١ ص ٨٥ » .

والذوق الفطرى له جانبان الأول هو اعتماده على الموقف الطبيعى والثانى هو اعتماده على الموقف الطبيعى والثانى هو اعتماده على اللغة المشتركة والتبى يسم من خلالها فهم المعانى . ومن تعريف الذوق الفطرى نجد أن هناك علاقة بين الموقف الطبيعى والفهم المشترك عن طريق اللغة ، وإن كنا سنفصل بيتهما فى الحديث لكى يتضح المعنى ، إلا أن ذلك لا يمنع من وجود العلاقة المتداخلة بينهما .

وتعرف كلمة Common Sens هو ذوق عملي جيد سليم ، مزيج من لباقة واستعداد في معالجة أمور الحياة الجارية ، إذن فاللوق الفطرى بهذا المعنى هو تعبير عن السلوك الفطرى للإنسان ، وهو يتفق مع تعريف الشاطبي للأمي الذي هو منسوب إلى الأم وهو الباقي على أصل ولادة الأم . ويرتبط السلوك الفطرى بدلالات الأشياء ، ويتمتع بلوق جيد له القدرة على تسميز العوامل التي تكون على صلة وذات أهمية في دلالتمها بالنسبة إلى مواقف معينة ، وهي القدرة على البصر النافذ شم استغلال هذا التمييز في تقرير ما نفعله وما نتركه ، وذلك كله في أمور الحياة الجارية .

فكلمة ذوق يقصد بها نوع الادراك الذى هو في مقدور الإنسان بفطرته أن يدركه ، فهو إدراك مباشر تهاما كها يتذوق الإنسان باللسان شيئا فيدرك طعمه مباشرة ، ولهذا فهو إدراك صادق ، ومن هنا تكون أحكام الذوق الفطرى عند النجاعة في قطعها وأوليتها شبيهة بما يكون لدى الفرد من إحساس أو وجدان نتيجة اتصاله بأشياء بيئية وبهذا يكون لدى كل جاعة ثقافية مجموعة معان متغلغلة في العادات والأعال والتقاليد .

وبذلك يكون أول مصدر يزود عقولنا بالأفكار ، هو موضوعات الطبيعة وحياة السجاعة ، حتى لتصبح تلك المعانى بمثابة المقولات الأساسية التى تبنى عليها القواعد وهي المعيار الذي جاء الوحى على وفقه .

وفي هذا الموقف يكون الإنسان معنيا بمسلك الحياة ، وعلاقته بالهيئة التي يتعامل معها فيفهم دلالة الحكم على الأشياء والحوادث بما له من صلة بما ينبغى فعله ، والغرض الأساسي للإنسان الأمي هو أن يحصل على ما يحقق له المصلحة التي

تحفظ عليه حياته ومن هنا تكون المصلحة هي الوسيلة التي تربط الإنسان برباط مباشر مع الواقع المحيط به فما أمور الطعام والمأوى والوقاع والدفاع الا أمور للنفع الذي يستغل موارد البيئة ، ومن هنا نشأ العلم عند العرب مرتبطا بالبيئة ، فالعرب كان لهم اعتناء بالعلوم ، وكان لعقلاتهم اعتناء بمكارم الأخلاق، واتصاف بمحاسن الشيم ومن علوم العرب الأميين علم النجوم وما يختص به من الاهتداء في البر والبحر واختلاف الأزمان باختلاف سيرها ، وتعرف منازل سير النيرين ، وما يتعلق بهذا المعنى ، وبهذا نجد أنهم كانوا يبغون المنفعة المباشرة ، وقد ربط الشاطبي بين هذا الاحساس الفطرى ، وبين ما جاء به الوحى ، وجعل هذا الرباط هو الاشتراك في تحقيق المصلحة ، واستقرى أحوال الإنسان في صورته الطبيعية ، ووجد أن الذوق الفطرى يقصد المحافظة على الكليات المخمس التي سماها الضروريات .

وهناك فرق بين أن يقف الإنسان من الاشياء موقفا علميا ، وبين أن يقف موقفا بدائيا ، فالعلم مهمته هي تقديم تفسير للظواهر يؤدي إلى فهمها وكشف قوانيها العامة ، وهنا يرد العالم المركب إلى البسيط ، ويحيل الكيف إلى الكم كلما أمكن ذلك ، أما موقف الإنسان الأمي ، فهو تعبير عن نظرتنا إلى العالم كما نسلك فيه عمليا على نحو يفي بمطالبنا الحيوية ، ومن هنا يعتمد الاستقراء المعنوى على استخلاص الكليات من الجزئيات عن طريق الحس والتجربة العملية ، وهذه بداية طبيعية لأى منهج فلسفى فلا بد من أن يبئاً الفيلسوف من الحس المشترك لأننى حين أقول عن المنضدة التي أكتب عليها انها توجد في غرفتي أعنى أنني أراها وأحسها ، وإذا غادرت غرفتي فسأدركها أو أن روحا معينة تلركها بالفعل .

ومن هنّا نجد أن موضوعات تفكيرنا المعتاد ، هي نفسها موضوعات تفكير الفيلسوف الذي يظل ملتزما هذه الموضوعات إلى النهاية ، فكل ما يفعله هو أن يقدم لنا تحليلا يستخدم فيه براعته المنطقية ويخضع فيه للبرهان أو للتفنيد ، ذلك الموقف الطبيعي الذي يرى الذهن المعتاد أنه ليس موضوعا للتفكير النظري على الاطلاق .

وتتصل اللغة بالموقف الفطرى للإنسان ، فلا يسمكن فصل اللغة عن الواقع بحال فالتفكير لا بد وأن يتصل بموقف خارجى معين . كما أن البحث فى اللغة على درجة كبيرة من الأهمية بالنسبة للاستقراء المعنوى ، لأنه يعتمد أساسا على فهم المعانى قدر اعتماده على فهم الوقائع فى ذاتها .

والمعرفة الإنسانية ما هي في حقيقتها الا مجموعة من المفهومات والأفكار التي يمكن التعبير عنها برموز معينة وهي ألفاظ اللغة ، من هنا اهتم الشاطبي بالبحث في اللغة من حيث هي رموز تدل على معان عقلية ونفسية وحسية ، واهتم بالبحث في ايضاح عوامل اللبس والخلط التي تنتج عن عدم فهم القواعد للشتركة التي تعارف عليها الحجمهور ، ومن حيث فهم الطابع الغرضي للغة .

ومن الملاحظ أن الشاطبي قد أخذ بالتقسيم الرواقي (١) لمنطق الألفاظ حيث قسم الألفاظ من حيث دلالتها على المعانى إلى قسمين :

الأول : ألفاظ وعبارات مطلقة ، تدل على معان مطلقة ، وهذه هي الدلالة الأصلية .

الثانى : عبارات وألفاظ مقيدة ، وهي تدل على معان خادمة للمعنى الأصلى وهي التي تسمى بالدلالة التابعة .

فنى الأول يتطابق اللفظ على المعنى ، وتقوم الألفاظ معبرة عن وقائع أو أشياء ، ويمكن أن يعبر عن هذه الوقائع ، وهذه الأشياء بأى لغة يمكن الاتفاق عليها ، وإذا اشتركت كل اللغات أن التعبير عن معنى واحد عن طريق اللفظ فهذا هو المعنى العام .

وفى الثانى نجد أن المعنى يقتصر على اللغة المعبر بها ، والمعانى النفسية الباطنية للمتكلم ، فهى تختلف بحسب المخبر والمخبر عنه والخبر به ونفس الأخبار فى الحال والسياق ونوع الأسلوب من الإيضاح والإخفاء والإيجاز والاطناب = وبحسب الكفاية والتصريح ، وبحسب ما يقصد فى مساق الأخبار وما يعطيه مقتضى الحال إلى غير ذلك من الأمور التى لا يمكن حصرها .

ألبت الأستاذ الدكتور ابراهيم بيومى مدكور في مقدمته لكتاب الشفاء لابن سينا أن المنطق الرواق وصل
إلى العالم الاسلامى ضمن المنطق الأرسطى ، ونجد القسمة الرواقية لمنطق الألفاظ عند الامام الغزالى في
المستصنى من علم الأصول واضحة .

وهنا نجد أن الشاطبي قد فهم الطابع الغرضي للغة عامة فيقول : « ومثل هذه التصرفات التي يختلف معنى الكلام بحسبها يدخل فيها شيء خنى باطني في نفس: المتكلم » .

والدلالة الأصلية هي لغة العلم الطبيعي الذي يعتمد على منهج الاستقراء العلمي ، والذي يتطلب تحديد العلاقة بين اللفظ والشيء وبين القضية والواقعة .

أما الدلالة التابعة ، فهى لغة الشعر والمعانى النفسية ، والتي لا يفهم معناها من واقع مقابل وإنما من معان باطنية لا تظهر إلا من تحديد العلاقة بين السامع والمتكلم .

والاستقراء المعنوى يأخذ بهذين النوعين من الدلالة ، وإن كان يعتبر أن الثانية عبارة عن وصف من أوصاف الأولى ، فهي كالتكلة للعبارة والمعنى فإن كانت الأولى مي الضابط والأساس للثانية فإن الثانية مكملة للأولى .

من هنا نجد أن اللغة ، وإن كانت مرتبطة بالواقع فى بعض الأحيان إلا أنها تكون مستقلة عنه فى أحيان أخرى ، واللغة تنشى الوقائع سواء من خلال القواعد التكوينية أو ما يسمى بالقواعد العرفية ، كما أن الوقائع بدورها تؤثر على اللغة ، والمتكلم وحالته النفسية لها دور رئيسى فى تحديد المعنى المقصود من العبارة ، فحالة المتكلم الشعورية ، ودرجة الوعى هما اللذان يحددان المعنى المقصود بدقة .

وعلى ذلك فإن منهج الاستقراء المعنوى لا يقتصر على فهم القواعد الأساسية للغة ، ولا على العرف والعادة فحسب ، بل وعلى فهم روح العبارة وما يفصح عنه فحوى الكلام .

وليس الشاطبي هو أول من اهتم بمباحث اللغة والمعانى ، وإنها سبقه إلى ذلك كثير من الأصوليين ، فمنذ أن وضع الإمام الشافعي رضى الله عنه مبحث عن البيان في « الرسالة ، لا نجد مؤلفاً في علم الأصول إلا وقد ركز على دور اللغة والمعنى ، ومن الأصوليين من فهم الطابع الغرضي للغة ، فيذكر الآمدي « أن وضع اللفظ تابع لغرض الواضع ، وبالتالى فإن دلالات الألفاظ ليست لدواتها بل هي تابعة لقصد المتكلم وإرادته ، ولكن الجديد الذي أتى به الشاطبي هو ربطه بين اللغة واللوق الفطرى ، وجعل العرف والعادة لها اعتبار في تحديد للعنى ، فلكي يكون المعنى

مستقيماً فلا بد من فهم قواعد اللغة كما كانت عند الإنسان الأمى ، ويسجب معرفة العرف والعادة وإن كان هناك عرف مستمر تعارف عليه أهل اللغة فلا يصح العدول عنه فى فهم المعنى ، وإذا لم يكن هناك عرف معين فلا يصح فهم المعنى بطريقة تخالف عرف اللغة وعاداتها .

وهنا نجد أن جون لوك يتفق مع الشاطبي في هذا الأمر ، فيقول : «يجب الاتفاق على استخدام معانى الألفاظ ، وذلك لأن الإنسان إذا كان حراً في أن ينطق بأى لفظ يشاء ، فإن ذلك لن يمكنه من توصيل أفكاره إلى الآخرين ، وألفاظه لن تثير في نفس السامع المعنى الذي يقصده ، فإن لكل فرد في الحقيقة الحق في أن يتخذ لنفسه ألفاظاً خاصة به لكي تعبر عن أفكاره كيفا شاء ، ولكنه ليس حراً في أن يفرضها على الآخرين ، لأنهم لن يفهموها .

من هنا يجب احترام الاستعال السائد للغة بحيث تأتى ألفاظنا وكلاتنا متفقة مع الاستعال السائد فى المجتمع ، والعرف والعادة يـحكمان لغة الفرد داخل المجتمع ويعملان على جعل التخاطب وسيلة سهلة وإظهار المعنى للفهم بصورة أسرع .

بهذا حدد الشاطبي معالم الأساس الأول الذي يقوم عليه الاستقراء المعنوى فجعل من الذوق الفطرى للغة المشتركة أساساً طبيعياً لقيام المنهج ولكن هذا يدعمه أساس آخر وهو التمثيل والتخييل (١). وهذا الأساس عبارة عن عملية تسوية بين المحسوس والغيبي ليخرج العقل بصورة ذهنية لها معنى فإذا كانت الأفكار تصل إلى الذهن بعد استقراء واقع الإنسان الطبيعي (الأمي) عن طريق الحواس الواعية بالموضوعات الجزئية المحسوسة التي يمكن منها تكوين أفكار كلية تأخذ حكم الضروري ، فإنه في بعض الأحيان قد تعجز الحواس عن إدراك شيء أو معنى نريد معن فريد قكيف تتيسر هذه المعرفة ؟

هنا يأتى الأساس الثانى وهو التمثيل ليقوم بدور المكمل للأساس الأول فيقوم العقل بعملية تسوية يقرب بها المعنى الغيبى للواقع الحسى وهذا يظهر واضحاً في

<sup>(</sup>١) التمثيل عبارة عن كلمة تسوية يقال هذا مثله ومثله ، كما يقال شبيه وشبيه ، ومثل له كذا تمثيلا إذا صورله مثاله بالكتابة أو خبرها (عنتار الصحاح ــ باب مثل الطبعة الثانية ١٩٣٥ هـ ١٩٣٧ م صفحة ١٠٠٠) . 

٧١ `

الأمور العقائدية التي لا يمكن فهمها إلا عن طريق التمثيل ، فالوحى عندما خاطب الإنسان قرب له الصور الغيبية بصور معروفة محسوسة ومن ذلك أنه عندما خاطب الناس بدلائل التوحيد خلطبهم بها يعرفون من سماء وأرض وجبال ونبات ، وهكذا الحالم في دلائل النبوة والآخرة ، فقد أخبرهم عن نعيم الجنة وأوصاف هذا النعيم بصورة تقريبية قد عهدوها في حياتهم ، ولكن هذا النعيم مبرأ من الغوائل والآفات التي تلازم التنعيم الدنيوى ، وبين من مأكولات الجنة ومشروباتها ، ما هو معلوم دون أن يذكر ما لا يعرفونه مثل الجوز واللوز والتفاح والكشرى إلى غير ذلك من فواكه الأرياف وبلاد العجم ، بل أجمل ذلك في لفظ فاكهة .

هذا الضرب من التمثيل يسهل عملية الفهم ، ويجعل المخاطب يتعقل هذه الصور ويدرك معناها سواء أكان ثاقب الفهم أو بليداً.

وتاريخياً نجد أن أرسطو هو أول من أضنى على البرهان بالمثال صورة منطقية ، وإن كان أفلاطون هو صاحب نظرية المثل ، إلا أن أرسطو وضعه فى صورة قياسية منطقية فيقول : وأما البرهان بالمثال فإنه يكون إذا كان وجود الطرف الأكبر فى الواسطة عن طريق حد شبيه بالمطرف الأصغر فينبغى أن يكون وجود الواسطة فى الطرف الأصغر أبين من الذى نريد تبيينه .

فهو يبين أنه ليس المثال كجزء إلى كل ، ولاككل إلى جزء ، أو كما يكون فى القياس ، ولكن كجزء إلى جزء وذلك حينها تكون الحالتان الجزئيتان تابعتيـن لحد واحد وإحداهما معروفة .

وهناك فرق ما بين للثال وبين الإستقراء عند أرسطو ، فالاستقراء يبدأ من جميع الجزئيات ، ولذلك نجد أن الطرف الأكبر موجود فى الواسطة ولا يطبق القياس على الطرف الأصغر ، وأما فى المثال وهو يطبق القياس فليس من جميع الجزئيات تبين وجود الطرف الأكبر الواسطة .

ويرى ابن سينا أن هناك شكاً في هذه المعرفة التي تأتى إلينا عن طريق المثال فيقول ، ان المعدوم الذات كيف يتصور وجوده إذا كان محال الوجود ، فإنه إذا لم يحصل له في النفس معنى كيف يحكم عليه بأنه حاصل أو غير حاصل ، والمحال لا صورة له في الوجود ، فكيف تؤخذ عنه صورة في الذهن يكون ذلك المتصور معناه ؟

ويجيب عن هذه التساؤلات بقوله وان المحال اما أن يكون مفردا لا تركيب فيه ولا يمكن أن يتصور البتة إلا بنوع من المقايسة بالموجود بالنسبة إليه ، كقولنا المخلاء ، وضد الله ، فان المخلاء يتصور بأنه للأجسام كالقابل وضد الله يفهم بأنه الله ، كما للحار البارد فيكون المحال تصور أمر ممكن ينسب إليه المحال ونتصور نسبته إليه وتشبه به وأما في ذاته فلا يكون متصورا ولا معقولا ولا ذات له .

وأما الذي فيه تركيب مثل عنز أيل وعنقاء وإنسان يطير فإنما يتصور أولاً تفاصيله التي هي غير محالة ، ثم يتصور لتلك التفاصيل اقتران ما على قياس الاقتران الموجود في تفاصيل الأشياء الموجودة المركبة الذوات فيكون هناك أشياء ثلاثة ، اثنان منها جزءان كل بانفراده موجود والثالث تأليف بينها وهو من جهة ما هو تأليف متصور بسبب أن التأليف من جملة ما يوجد ، فعلى هذا النمط يعطى معنى دلالة اسم المعدوم ، فيكون المعدوم إنما تصور لتصور متقلم للموجودات .

إن ابن سينا هنا قدم تحليل للصور التي يمكن أن يكون عليها التعريف بالمثال فالعقل يستطيع أن يتصور ، اما عن طريق الضد ، واما عن طريق تنحليل المركب ، بحيث يكون هناك جزءان تربطها ببعضها علاقة بحيث ينجعل للعدوم مماثلاً لشيء معلوم . وهو يشبه المعرفة البرهانية ، التي لا يدرك العقل فيها وجه التشابه والاختلاف . بین أی فکرتین موجودتین فیه مباشرة ، بل یتوسط فکرة أو أفکاراً أخری ، وهذه عملية التعقل : فمثلاً حيـن يحاول العقل أن يدرك العلاقة بين مجموع زوايا المثلث وبين زاويتين قائمتين ، سيضطر إلى أن يبحث عن بعض الزوايا الأخرى التي تساوى زوايا المثلث الثلاث ، وتكون مساوية في نفس الوقت للزاويتين القائمتين ولكن البرهان بالمثال يـختلف عن المعرفة البرهانية في أن هناك طرفاً معدوماً كلية ، ولذلك فان هذا النوع من البرهان يخضع لاعتقاد الإنسان بأن هذا المعدوم يماثل المحسوس ، فهناك غلطة أساسية في الواقعية التبي تنجعل للعرفة صورة ممثلة للواقع هذه الغلطة هي أنبها في الوقت الذي تعتمد فيه على الجانب الاستدلالي من جوانب البحث ، يفوتها أن تفسر الصفة للدركة ادراكا مباشرا ، والفكرة المتعلقة بها ، تفسيرا ينظر إليها من ناحية المهمة التي يؤديانها في البحث ، بل تراها على نقيض ذلك تجعل القوة التمثيلية خصيصة كامنة في طبيعة الاحساسات والأفكار من حيث هي ٧٣

احساسات وأفكار ، إذ ننظر إليها على أنها « تـمثيلات « في ذاتـها وبذاتـها ، والنتيجة هي تثنية الوجود العقلي والوجود للادي ، أي الفصل بينـها ، والواقعية التـمثيلية تفسر الأخطاء والاعتقادات الباطلة والأوهام تفسيرا يتناولها بصفة عامة ودون أن تظطر إلى إسكان عالم يا الوجود الخالص » بشتى أنواع الموجودات التصورية ، التي يقال انها هي الموجودات التي يشير إليها الشخص العارف (في حالة الخطأ والاعتقاد الباطل والوهم) تهاما كما يشير إلى الاشياء الحقيقية عندما يحلو له أن يتحدث عنها ، فبناء على النظرية التمثيلية تكون امكانية الخطأ أمرا منبعثا من طبيعة الاحساسات والأفكار نفسها من حيث تكون هذه الاحساسات والأفكار تسمثيلات للأشياء الخارجية كما هي في الوقائع التي جاءت تلك الاحساسات والأفكار صورا لها ، فلمَّن كانت هذه النظرية تفسر لنا مجرد امكان وقوع الخطأ والأباطيل بصفة مجردة ، فهي تعجز عن أن تفسر الفرق بين الاعتقادات الصادقة والاعتقادات الباطلة في أية حالة جزئية معينة ، ولكى تقرر مثلا ما إذا كانت فكرة معينة تمثيلا لعفريت أو لشخص ملفع بملاءة ، ترى النظرية مضطرة إلى الخروج عن حدود الفكرة نفسها وعن حدود أي شي مما قد يكشف عنه تمحيصا للفكرة في ذاتها إذ هي مضطرة إلى الارتداد إلى عمليات البحث المألوفة . وهي عمليات مستقلة تهام الاستقلال عن الطبيعة المزعومة للفكرة باعتبارها تمثيلا عقليا وعلى ذلك فان هذه للعرفة تحتاج إلى مجهود عقلي لكي تفصل بين الوهم والاعتقاد الباطل وبين ما يمكن تعقله عن طريق التمثيل ولا يقتصر العقل على دليل واحد لكي يؤكد به يقينه وإنما لابد من تواردكثير من الأدلة والقرائن التي تجعل التمثيل معقولًا ، ومع ذلك فإن المعرفة عن طريق التمثيل إذا كانت ظنية فإن احتمال الصدق فيها قوى ، لأن تشابه أى شيَّ أو اتفاقه مع ما نعرفه من خبراتنا أو ملاحظاتنا لن يكون يقينيا بل محتملاً ، ولكن درجة الاحتمال درجة تتلاثم ومصلحة الإنسان فان هذا الدليل يصبح ذا قوة أكبر فإذا كانت الصور الغيبية جاءت تمثيلاتها بما يدفع الإنسان نحو اعتناق مبدأ أو تحقيق فكرة تجعل الحياة مستقيمة فان هذا الاعتقاد يصبح ضرورة لا غنى عنها ويجب على العقل التسليم بها .

من هنا نبجد أن الدعامتين اللتين يقوم عليها الاستقراء المعنوى ترتبطان معا برباط وثيق وتهدفان إلى تبحقيق المصلحة ودفع المفسدة ، ويصبح هذا الهدف هو الأساس الوحيد الذى يستمد منه هذا المنهج وجوده .

### رابعا: الاستقراء المعنوى والقياس الشرعي:

لقد اهتم علماء أصول الفقه بالقياس وجعلوه أصلا من أصول الأدلة وبنوا عليه أحكامهم ، وقد كان القياس فى أول أمره نوعا من الاجتهاد بالرأى كما كان الحال عند الشافعي الذي يقول فى ذلك « ان كل ما نزل بملمة تفيد حكماً لازماً ، أو على سبيل الحق فيه دلالة موجودة فان كان هناك حكم بعينه فيجب اتباعه وإذا لم يكن هناك حكم بعينه طلب الدلالة على سبيل الحق فيه بالاجتهاد ، والاجتهاد هو القياس وعلى ذلك فان الاجتهاد لا يكون الاعلى مطلوب » والمطلوب لا يكون أبدا الا على عن قائمة تطلب بدلالة يقصد بها إليها .

كما أن القياس إلحاق المعنى بالأصل أو يكون له فى الأصول أشباه فيلحق القياس بأولاها شها فيه .

هذه الصورة للقياس هي أقرب إلى الادراك الفطرى من التعمق الفلسني في ادراك الشبه والنظير وبهذا يكون القياس عند الشافعي هو عملية ينتقل فيها العقل من شئ إلى آخر حتى يتبين له أقرب الأمور شبها بالمقيس فيأخذ به ، وهو بهذا يقترب من الاستقراء المعنوى أكثر من ميله نحو القياس والاستنباط الارسطى اللذين يسيران من العام إلى الجزئي .

وعندما بدأ القياس يتجه نحو المنطق الارسطى لقى معارضة شديدة من البعض من أمثال ابن حزم وابن تيمية اللذين هاجها نظرية القياس هجوما شديدا وكانت حجتهم أنه يعطى صورا قياسية ميتافيزيقية تختلف عن طبيعة التفكير الإسلامي الذي يميل إلى البساطة .

وقد أدرك هذا أيضاً أصحاب نظرية القياس الذين وجدوا أنفسهم مقيدين بالقياس فى أحكامهم بصور محددة ، ولهذا مالوا عن هذه الصور وغيروا فى أشكال القياس حتى أصبح متميزاً عن القياس الأرسطي ، واتجهوا شيئاً فشيئاً نحو الاستقراء المعنوى ، فألحقوا بالقياس ما سموه بقياس العلة والدلالة والمناسب .

والفرق بين قياس العلة وقياس الدلالة هو أن قياس العلة يصرح فيه بالوصف الجامع بين الأصل والفرع فإن كانت العلة باعثة على الحكم فى الأصل يسمى قياس العلة ، وإن لم تكن باعثة يسمى قياس الدلالة .

كما أنهم أخلوا بالملائم والمؤثر ، والمؤثر هو ماكانت العلة فيه منصوصة بالصريح أو الإيماء أو مجمعاً عليها أو جنسه فى عين الحكم ، وأما الملائم فما أثر جنسه فى جنس الحكم .

وهناك بعض الشروط التى وضعت لضمان صحة القياس ، وهذه الشروط تقرب القياس من الاستقراء المعنوى . فمن هذه الشروط مثلاً أن لا يكون حكم الأصل مخصوصاً بنص آخر ، لأن التعليل لتعديه الحكم يبطل التخصيص الثابت بالنص ، والقياس في معارضة النص باطل .

كما أنه لا يكون معدولاً به عن سنن القياس لأن التعليل يكون مقايسة والحكم المعدول به عن القياس الثابت بالنص لامدخل للقياس فيه على موافقة النص ، ولا يعتبر القياس على مخالفة النص ، لأن المقصود بالتعليل إثبات الحكم به فى الفروع ، والقياس ينفى هذا الحكم ولا يتحقق الإثبات بججة النفى كما لا يتحقق التحليل بما هو حجة التحريم

ولا يصح أن يكون التعليل متضمناً إبطال شيء من ألفاظ المنصوص ، لأن النص مقدم على القياس بلفظه ومعناه ، فكما لا يعتبر القياس في معارضة النص بإبطال حكم لا يعتبر في معارضته بإبطال لفظه .

ولا يكون ذا قياس مركب : وهو أن يستغنى عن إثبات حكم الأصل بموافقة الخصم عليه وليس من الشروط كون القياس قطعياً ، بل يكنى ظنه فيا يقصد به العمل ، وهذه هي إحدى نقاط الضعف في القياس " وعلى ذلك اتفق الأصوليون على أنه من الضروري أن يكون هناك نوع ما من الاجتهاد في القياس " بمعنى أنهم لا يسجعلون القياس يفرض صوريته على العقل " ولكن العقل هو الذي يحب أن يحكم صور القياس ، وفي هذا ميل تجاه الاستقراء المعنوي " وقد حددوا قواعد يحكم الاجتهاد في القياس وسموها مسالك العلة . ومن مسالك العلة : الإجاع " تحكم الاجتهاد في القياس وسموها مسالك العلة . ومن مسالك العلة : الإجاع " وذلك كإجاع الأمة على أن العلة في حديث الصحيحين " لا يحكم أحدكم بين اثنين وهو غضبان " تشويش الغضب للفكر .

ومن مسالك العلة النص الصريح بأن لايحتمل غير العلة<sup>(١)</sup>

ومن مسالك العلة أيضاً الإيماء وهو اقتران الوصف الملفوظ أو لمستنبط بحكم ولو لم يكن اللفظ مفهوماً بالايحاء لكان بعيداً عن فصاحة المتكلم مثال ذلك حديث الأعرابي : « واقعت أهلي في نهار رمضان » فقال اعتق رقبة ، فأمره بالإعتاق عند ذكر الوقاع يدل على أنه علة له وإلا لحلا السؤال عن الجواب .

السير والتقسيم : وهو حصر الأوصاف الموجودة فى الأصل المقيس عليه ، وإبطال ما لا يصلح منها للعلة ، فيتعين الباق لها ، كأن يحصر أوصاف السبر فى قياس الذرة فى غلبة الطعم وغيره ، ويبطل ما عدا الطعم فيتعين الطعم للغلبة .

المناسبة أو الإخالة: وقد سميت مناسبة الوصف بالإخالة لأنه يخال أى يظن أن الوصف علة ويسمى استخراجها بتخريج المناط والحكم مع الإقتران بينها ، والسلامة للمعين من القوادح فى العلة ويتحقق استقلال الوصف المناسب فى العلة بعدم ما سواه بالسير لا بقول المستدل ، والمناسب هو وصف ظاهر منضبط يحصل عقلاً من ترتيب الحكم على ما يصلح كونه مقصوداً للشارع فى شرعية ذلك الحكم من حصول المصلحة أو هفع مفسدة ، فإن كان الوصف خفياً أو غير منضبط ، اعتبر ملازمه الذى هو ظاهر منضبط ، وهو المظنة له ، فيكون هو العلة وذلك كالسفر مظنة للمشقة المرتب عليها الترخيص فى الأصل ، لكنها لم تنضبط لمخلافها بحسب الأشخاص والأحوال والأزمان ، ولهذا نيط الترخيص بحظنتها ، وقد يحصل المقصود من شرع الحكم يقيناً أو ظناً وقد يكون مشتملاً أو يكون فيه نفيه أرجح من حصوله .

تنقيح المناط ، وهو أن يدل نص ظاهر على التعليل بوصف فيحذف خصوصه عن الاعتبار بالاجتهاد ويناط الحكم بالباق ، وحاصله أنه الاجتهاد في الحذف والتعيين .

<sup>(</sup>۱) مثل العلة كلما ، فمن أجل كلما فنحوكى ــ وإذن . وذلك مثل قوله تعالى ومن أجل ذلك كتبنا على بنى الرائيل ... ، وقوله : «كى لايكون دولة بين الأغنياء منكم » ، وقوله : «إذن لاذقناك ضعف الحياة وضعف المات » . (السبكى ــ جمع الجوامع ــ جـ ۲ ، ص ۲۹۷ .

وهناك مسالك أخرى غير هذه منها الدوران وإلغاء الفارق والطرد إلى آخر ما ذكره علماء الأصول من مسالك العلة .

من هنا نجد أن علماء الأصول اتجهوا نحو المنهج التجريبي ، وهناك من رأى أن المسلمين قد سبقوا أصحاب المناهج التجريبية في العصر الحديث (١) ولكن الحقيقة أن هذا الاتجاه ليس تجريبياً بالمعنى الذي قصدته المناهج التجريبية الحديثة وإنها يعد إرهاصاً لمنهج الاستقراء العنوى ، الذي يقوم على أساس استقراء الواقع التجريبي للإنسان ، لا للأشياء ، وفي نفس الوقت لا يلغى دور العقل في إدراك المماثلات ، وهذا المنهج يختلف في طبيعته عن المناهج التجريبية .

بهذا پنجمع الاستقراء المعنوى كل المميزات التى وجدت عند علماء الأصول فهو يعتبر العقل وهو أصل من الأصول عند الشيعة ، ويراعى القياس ، وهو أصل عند أصحاب القياس ، ويأخذ بالاستحسان . وليس معنى ذلك أنه مذهب انتقائى ، وإنها طبيعة الاستقراء المعنوى جعلته يتتبع كل جزئية ، لكى يخرج بمبادىء عامة ضرورية يقينية .

### خامساً: الاستقراء المعنوى والمعرفة الدوقية:

راينا أن الاستقراء المعنوى يقوم على أساس المحسوس والمدرك على مستوى الذوق الفطرى ، وتتم هذه الإدراكات بطريقة عقلية تصورية ، وبهذا يكون الشاطبى متسقاً تهاماً مع رأيه في أن المعرفة مكتسبة ، فن رأيه أن الإنسان خلق لا يعلم شيئاً ثم بدأ يتلتى المعرفة من العالم الخارجي بما يتلائم واحتياجاته في الحياة ، وفي ذلك يقول : « إن الله خلق الإنسان لا يعلم شيئاً ثم علمه وبصره وهداه إلى طرق مصلحته في الحياة الدنيا .

 <sup>(</sup>١) نود أن نشيرهنا إلى الدراسة القيمة للأستاذ الدكتور على سامى النشار فقد وفى هذا الموضوع حقه وبين مدى
تجريبية المنطق الأصولى ومدى سبق المسلمين للغرب فى هذا المجال . (أنظر مناهج البحث عند مفكرى
الاسلام ، دار المعارف بمصر ، ١٩٦٥) .

غير أن هذه المعرفة تنقسم إلى قسمين:

الأول : معرفة غريزية ، وهو يصفها بأنها ضرورية لأنها تلخل على الإنسان من علم ، من اين ولاكيف ، وإنها هي مغروزة في طبعه وجبلته وذلك مثل التقامه الثدى ومصه عند خروجه من البطن إلى الدنيا ، فهذه من الغرائز الطبيعية المحسوسة ، وكعلمه بوجوده وأن النقيضين لا يجتمعان ، وهذه من جملة المعقولات .

الثانى : معرفة لاتتم إلا بواسطة التعليم سواء كان الإنسان مدركاً لها أم لا وذلك مثل وجوه التصرفات الضرورية نحو محاكاة الأصوات ، والنطق بالكلمات ومعرفة أسماء الأشياء ، وقل مثل ذلك فى العلوم النظرية التى للعقل فى تسحصيلها مجال ونظر ، وهذه المعرفة لابد من وجود معلم يتم التعليم على يديه .

ومع ذلك فإن المعرفة الذوقية ممكنة إلا أنها غير واقعة فى مجال العادات السجارية ، فالمعروف والمتفق عليه أنه لا بد من معلم لكى تصل المعرفة عن طريقه ، وإن كان هناك خلاف بين جمهور الأمة وبين الإمامية ، إلا أن هذا الخلاف يدور حول التفاصيل ، فالجميع مقرون بأن هناك حاجة للإنسان الجاهل إلى معلم يتلقى العلم على يديه ، واتفاق الناس جميعاً على هذا الأمر وجريان العادة به دليل قوى على أن المعرفة مكتسبة .

إن القول بكسب المعرفة فيه رفض للقول بالمعرفة اللوقية ، لأن مثل هذه المعرفة لا تكون موضوعية بل تقوم على الأغراض والأهواء واستجلاب غير المعهود والجعجعة بإدراك ما لم يدركه الراسخون والتبجح بأن وراء هذه المشهورات مطالب لا يدركها إلا الخواص وأنه من الخواص ، ومثال ذلك ما انتحله الباطنية في كتاب الله من إخراجه عن ظاهره وقالوا بأن المقصود وراء هذا الظاهر ولا سبيل إلى نيله بعقل ولا نظر ، وإنما ينال من الإمام المعصوم تقليداً لذلك الإمام .

والمعرفة اللوقية هي أساس المعرفة عند الصوفية فهم يرفضون العقل والمعرفة المكتسبة ، ويبنون نظريتهم على أن المعرفة تأتى عن طريق الكشف لحجاب الحس والاطلاع على عوالم من أمره ليس لصاحب الحس إدراك شيء منها والروح من تلك الموالم .

وسبب هذا الكشف عندهم ان الروح إذا رجع عن الحس الظاهر إلى الباطن عضفت أحوال الحس وقويت أحوال الروح ، وغلب سلطانه وتجدد نشوه عبالاستعانة بالذكر ، فتنمو المعرفة وتزيد إلى أن تصير شهوداً بعد أن كانت علماً ، ويكشف عن حجاب الحس ويتم وجود النفس الذي لها من ذاتها ، وهو عين الإهراك ، فيتعرض حينئذ للمواهب الربانية والعلوم اللدنية ، والفتح الإلمى ، وتقترب ذاته في تحقيق حقيقتها من الأفق الأعلى ، أفق الملائكة وهذا الكشف هو ما يعرض لأهل المجاهدة فيدركون من حقائق الوجود ما لا يدركه سواهم و وكذلك يدركون كثيراً من الواقعات قبل وقوعها ويتصرفون بهمهم وقوى نفوسهم في الموجودات .

هذه هى خلاصة نظرية المعرفة عند الصوفية كما يرويها عنهم ابن خلدون ولكنه يستمر بعد ذلك فى عرض آرائهم قائلاً : « ولكن العظماء منهم لا يعتبرون هذا الكشف ولا يتصرفون ولا يخبرون عن حقيقة شيء لم يؤمروا بالتكلم فيه بل يعدون ما يقع لهم من ذلك محنة ، ويتعوذون منه إذا هاجمهم » .

من هنا نبجد أن أهم خاصية تتميز بها هذه المعرفة هي الذاتية بل حتى الذاتية لاتعنى شيئاً إذ لاتفيد الإنسان في حياته ، ومن أخطارها أنها فتحت الباب لبعض الطوائف الذين انصرفت عنايتهم إلى كشف الحجاب والمدارك التي وراءه ، واختلفت طرق الرياضة عندهم باختلاف تعليمهم في اماتة القوى الحسية وتغذية الروح = فإذا حصل لهم الكشف زعموا أن الوجود قد انحصر في مداركهم وأنهم كشفوا حقائق الوجود كله من العرش إلى الفرش وهؤلاء لا يعتمدون ولا يقرون بالبراهين العقلية .

أما عن أصحاب وحدة الوجود فهم يرون أن الوجود كله صادر عن صفة الوحدانية التى هى مظهر الأحدية ويسمون هذا الصدور بالتجلى ، وأول مراتب التجليات عندهم تجلى الذات على نفسه ، وهو يتضمن الكمال بإفاضة الإيجاد والظهور لقوله فى الحديث الذى يتناقلونه : «كنت كنزا عفياً فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق ليعرفونى ، وهذا الكمال فى الإيجاد المنزل فى الوجود وتفصيل الحقائق ، وهو عندهم عالم المعانى والحضرة الكمالية ، والحقيقة المحمدية ، وفيها حقائق الصفات واللوح والقلم ثم الكوسى ثم الأفلاك ، ثم عالم العناصر ، ثم عالم التركيب ، هذا فى عالم الرتق فإذا

تجلت فهى فى عالم الفتق ، ويسمى هذا المذهب مذهب أهل التجلى والظاهر والحضرات .

وهناك من قال برأى يفوق هذا الرأى في علم تعقله وتفاريعه وبعده عن الواقع الحسى ، فهم يزعمون أن الوجود له قوى في تفاصيله ، بها كانت حقائق الموجودات وصورها وموادها ، والعناصر إنها كانت بها فيها من القوى وكذلك مادتها ، لها في نفسها قوة بها كان وجودها ، ثم ان المركبات فيها تلك القوة متضمنة في القوة التي كان بها التركيب ، وهم في هذا كله يفترضون التركيب والكثرة لابمذهب عقلي ، ولكن يوجبها عندهم الوهم والحيال ، فالموجودات المحسوسة عندهم كلها مشروطة بوجود المدرك البشرى ، فلو فرضنا علم المدرك البشرى جملة لم يكن هناك تفصيل الوجود ، بل هو بسيط واحد ، فالحر والبرد والصلابة واللين ، بل والأرض والماء والنار والسماء والكواكب إنما وجدت لوجود الحواس المدركة لها ، فإذا نقلت المدارك المفصلة فلا تفصيل وإنما هو إدراك واحد وهو أنا لا غير و يمثلون لذلك بحال النائم الذي إذا فقد الحس الفاهر فقد كال عصوس .

إن هذه الآراء تناقض أهم فكرة يقوم عليها الاستقراء المعنوى ، وهي فكرة التواتر ، فنحن نعلم أن هناك بلداً معيناً رغم إننا لم نسافر إليه ، وكذلك بوجود السماء والكواكب بوسائر الأشياء الغائبة عنا نفديك ذلك بتوارد مجموعة من الأدلة المحسوسة على العقل فيصدقها ، إذن فقول أصحاب وحدة الوجود ان الإدراك البشري هو الذي يخلق الكثيرة ، وان الوحدة هي الأصل ، هذا القول مخالف لطبيعة العقل الذي يستطيع أن يستقرى الجزيئات ليخلق منها الموحدة عن طريق الحواس ، والوحدة التي يخلقها العقل ليست وحدة وجود ، وإنما هي استخلاص كليات ضرورية ، تسهل على الإنسان تعامله مع الآخرين ومع الوجود نفسه .

وربط المعرفة بالذوق ليس من اختصاص صوفية الإسلام فحسب ، بل هذه الظاهرة موجودة عند صوفية المسيحية ، فأغسطين يرى أن الإيمان الدينى وهو فعل الإرادة ، يعد الخطوة الأولى فى المعرفة ، وأن الإدراكات الحسية عنده ليست إلا أموراً ذاتية عارضة ، وثمة عالم واقعى وراء هذه الإدراكات هذا العالم هو الذى تصل إليه عن طريق الإيمان وحسبنا لهذا قول أغسطين « قد يمكن أن يكون هناك إيمان دون أن عن طريق الإيمان وحسبنا لهذا قول أغسطين « قد يمكن أن يكون هناك إيمان دون أن

يكون هناك علم ، ولكن لا يمكن أن يكون هناك علم دون أن يكون هناك إيبان » فالإيبان إذن مصدر المعرفة ونبع البقين عند أغسطين ، وكذلك الحال عند القديس إنسلم الذي يقول : « أنا اعتقد لأفهم ذلك لأنني إذا لم أعتقد فلن أتمكن من الفهم » والقديس « توما الأكويني » لا يقر بأن العقل الطبيعي يستطيع البرهنة على حقائق الوحي فهذه الحقائق ليست متضمنة في العقل ولكنها فوق متناوله » وهذا هو السبب في أنها موضوع الإيمان .

ولم يستطع ديكارت أن يتخلص من هذه الظاهرة ، فربط المعرفة بالإيهان وجعل من الضهان الإلهى عاملاً أساسياً لحفظ العقل من تضليل الشيطان الماكر ، فيقول : «إن الله هو الذى يضمن كل معرفة وكل حقيقة وكل علم ، فالضهان الإلهى هو الدعامة الأولى للمعرفة فالله هو مبدأ المعرفة والوجود ومنبع اليقين ، ويذهب هذا المذهب أيضاً «مالبرانش » فيرى أن الحقيقة هى الله الحاضر فينا المفكر فينا ، والمعقول هو المطلق ، والمعيار العملى للحقيقة هو وضوح الأفكار .

ولكن كل هذا ينجعل ثنائية بين العقل والإيمان ، قد لا تقل خطراً عن ثنائية الفكر والموضوع ، فهي تشطر الذهن شطرين وتقضى على العقل الذي هو مناط التكليف .

إن قول الشاطبى بمنهج الاستقراء المعنوى الذى يعتمد على ظواهر محسوسة ، ومعرفة كسبية ، ورفض المعرفة الذوقية ، يعتمد فى أساسه على التجربة البشرية التى لا يتيسر لها المعرفة إلا عن طريق ما عهدته فى خبرتها وعالمها ، وهى بذلك معرفة هادفة ترمى إلى تحقيق مصلحة للإنسان فالمعرفة الإيهانية حتى وإن كانت صادقة فما هى الفائدة المرجوة من وراثها . هل هى معرفة من أجل المعرفة ؟ إذا كان ذلك صادقاً فهى لا تختلف عن الفكر الفلسفى الميتافيزيتى ، كما أنها معرفة ذاتية والاستقراء المعنوى موضوعى وعام ويستخلص كليات ضرورية من مجموع الجزئيات ..

### سادساً : الاستقراء المعنوى والإستقراء المنطقى والعلمي .

ظهر لفظ الاستقراء بمعناه المنطقى أول ما ظهر عند أرسطو وهو أن يبرهن بأحد الطرفين أن الطرف الآخر في الواسطة موجود ، مثال ذلك أن تكون واسطة أ ، جـ

هى ب وأن نبين د ، ج أن أ موجودة فى ب فعلى هذا النحو يعمل الاستقراء ، ومثال . ذلك أن يكون أ طويل العمر ، وب قليل المرارة وج الجزئيات الطويلة الأعاركالإنسان والفرس والبغل وأ موجودة فى كل ج فإن رجعت ج على ب الواسطة فإنه يبجب لا محالة أن تكون أ موجودة فى كل ب ، لأنه قد تبين أنه إذا كان اثنان مقولان على موضوع واحد ، ثم رجع الموضوع على أحد الطرفين ، فإن الطرف الآخر يقال على الطرف الذى كان عليه جرى الرجوع وينبغى أن نفهم من (جه) جميع جزئيات الشيء العام . لأن الاستقراء لجميع جزئيات الشيء العام . بين النتيجة .

والاستقراء الأرسطى ينتج دائماً المقدمة الأولى التبى لا واسطة لها ، لأن الأشياء التبى لها واسطة تكون موضوع القياس ، أما ما لا واسطة له فهو موضوع الاستقراء ، بهذا يتعارض القياس مع الاستقراء ـ عند أرسطو ـ لأن القياس يعتمد على الواسطة بين الطرف الأكبر والأصغر ، أما الاستقراء فتبين بالطرف الأصغر وجود الأكبر فى الأوسط .

والاختلاف بين الاستقراء المعنوى والاستقراء الأرسطى يتمثل فى أن الأول يفيد اليقيس أما الثانى فلا يفيد اليقيس ، كما يختلفان معاً حول فكرة الضرورة والكلية ، فالضرورة والكلية لا يتم البرهنة عليها فى منطق أرسطو عن طريق الاستقراء ، ولكن يتم البرهنة عليها عن طريق القياس ، لأن القياس يتم بسمقدمات ضرورية ، أو بسمقدمات عتملة ، فإن كانت المقدمات ضرورية فالنتيجة أبضاً ضرورية وإن كانت عتملة ، فالنتيجة أيضاً هذه حالها ، وأما ما كان بالإنفاق فلا هو ضرورى ، ولا على أكثر الأمر ، فلا برهان عليه .

والشاطبي يبرهن على الضروري والكلى بطريق الاستقراء المعنوى ، أما القياس عنده فهو ظنيى ، ولا يسمكن أن ينتمهي إلى ضرورة عقلية ولا إلى كلى ، وهنا يتوافق الشاطبي مع ابن سينا في القول بأن الاستقراء الذي يستوفى فيه الجزئيات كلها فإنه يفيد اليقيسن إن كانت القضايا الجزئية يقينية ، ولكن ابن سينا يذهب إلى أن ذلك النوع من الاستقراء هو في حقيقته قياس شرطى ، وقد سماه « المقسم » وجعله يمختلف عن الاستقراء الأرسطي وهناك وجه شبه قوى يسن فكرة التجربة عند ابن سينا ويسن فكرة الاستقراء المعنوى 
الاستقراء المعنوى 
الاستقراء المعنوى 
الاستقراء المعنوى 
المعنوى 
الستقراء المعنوى المعنول عند ابن سينا معناها أن تصديق المقولات يكتسب بالحس من خلال طرق

أحدهما بالعرض ، والثانى بالقياس الجزئى ، والثالث بالاستقراء ، والرابع بالتجربة ، والتجربة عنده هي مزيج من القياس والاستقراء ، وهي آكد من الاستقراء وتأتى المعرفة فيها عن طريق الكسب من المحسوسات ، وهي ليست كالاستقراء لأنها تفيد علماً كلياً يقينياً .

فالتجربة عند ابن سينا إذن تشبه تماماً فكرة التواتر المعنوى ، وهو يحددها بقوله : « التجربة مثل أن يرى الرائى أو يحس الحاس أشياء من نوع واحد يتبعها حدوث فعل وانفعال ، فإذا تكرر ذلك كثيراً جداً حكم العقل ان هذا ذاتى لهدا الشيء وليس اتفاقياً عنه ، فإن الاتفاق لا يدوم » .

إذن الفرق بين المحسوس والمستقرى والمجرب ، أن المحسوس لا يفيد علماً كلياً البتة ، والآخران قد يفيدان ، والفرق بين المستقرى والمجرب أن المستقرى لا يوجب كلية بشرط أو غير شرط ، بل يوقع ظناً غالباً اللهم إلا أن يؤول إلى تحربة فالمجرب يوجب كلية .

من هنا نمجد أن فكرة التجربة عند ابن سينا قد تكون هي نفسها فكرة الاستقراء المعنوى ، ولكن الشاطى يمتاز عن ابن سينا في أنه جمع بين فكرة الاستقراء والتجرية عند ابن سينا ، أو جمع بين فكرة الاستقراء الأرسطى والتواتر المعنوى في علم الحديث ، ومزج منها منهج الاستقراء للعنوى .

وإذا كان الاستقراء المعنوى يختلف عن الاستقراء الأرسطي ، فإنه أيضاً يختلف عن الاستقرائية للعلم القديم وللعلم الحديث ، فالطرق الاستقرائية للعلم القديم وللعلم الحديث ليس بينها إلا تشابه لفظى ، وهما يشتركان فى أنها يبدآن من معطيات مبعشرة أو من جزئيات ثم يتحركان نحو التعميات ، ولكن التشابه بينها لا يجاوز الصيغة الغامضة التي تقول : « السير من الجزئيات إلى ما هو عام ، فالجزئيات مختلفة فكرتها فى الحالتين اختلافاً جوهرياكها أن عملية السير أو الطريقة التي يوصل بها من الجزئيات إلى ما هو عام مختلفة فى إحدى الحالتين عنها فى الأخرى .

ولقد بدأ للعاصرون يدرسون الاستقراء من ناحية المبادىء التى يقوم عليـها ويربطون بيـن هذه المبادىء ومبادىء للنهج التجريبى الذى يقوم عليه العلم .كما أنهم درسوا أيضاً مسانه الضمان الذي يضمن لنا الانتقال من الحالات الجزئية المشاهدة إلى وضع القانون العام وجعلوا من مبدأ العلية مبدأ رئيسياً ويقوم عليه الاستقراء وبالتالى كل بحث علمي .

ومسألة العلية أو الجبرية إنها تقوم على مبدأين أساسيين هما ميدأ العلية ومبدأ الغاتية ، فالمبدأ الأول معناه أنه إذا كانت هناك سلسلة من الأحداث فإن وجود ظاهرة لا بد أن يعين وجود ظاهرة أخرى ، والمبدأ الثاني بين أن وجود ظاهرة في نظام معين لا يتعين تعيناً حقيقياً إلا بالنسبة إلى نظام الكل وعلى ذلك فإن مبدأ العلية العام يقصد به أن الظواهر يحدد بعضها بعضا وإنه لكي يتسم وجود ظاهرة من الظواهر فلا بد أن نكون مسبوقة بظاهرة أخرى أو على الأقل تكون هناك صلة بها ، بحيث يرتبط وجودها بوجود الأولى. وهكذا نجد أن الكون سيتركب من سلسلة مترابطة من الظواهر التي يحدد بعضها بعضا . ولكننا لو استمررنا إلى غير نهاية فإننا سننتهي قطعاً إلى الفوضي والاختلال وسيكون حال العالم كحاله في مذهب ابيقور قبيل تجميع الذرات من أجل تكوين الألوان ، وبذلك فإن هذا المبدأ غيركاف ، لأن افتراض إمكان حدوث مثل هذه الحالة من الفوضي ممكن وليس أقل إمكاناً من فكرة الجبر المطلق ، ولذلك فلا بد من أن يتدخل مبدأ آخر يحول دون حدوث هذه الفوضي المطلقة وهذا المبدأ هو مبدأً الغائية ، والغائية تعنى أن هناك نظاماً يقتضي ترابط الأشياء على نحو ضروري ومن شأنه أن يجعل الجزء الواحد يتوقف في تركيبه وطبيعته على الجزء الآخر ومن هنا صاغ لاشليبه هذا المبدأ « إذا كونت الظواهر نظاماً فإن هذا النظام فيه نقود فكرة الكل فكرة الأجزاء ، وطبيعة الكل تحدد طبيعة الأجزاء ، .

من هنا يكون معنى الغائية هو المعنى الذى يتعلق بطبيعة الشيء نفسه من حيث تركيب وظائفه وأجزائه بعضها بالنسبة إلى بعض من أجل تحقيق كاله أو فكرته الموجهة .

ولسنا الآن بصدد البحث عن أساس الاستقراء العلمى بحثاً مستوفياً فهناك مبادىء أخرى قد وضعت بالإضافة إلى ما وضعه لاشليبه من مبادىء ، ولكن المقصود هنا هو بيان أن الاستقراء قد أرتبط بالمنهج العلمى الذى يختص بالبحث فى العلوم الطبيعية .

والغلطة التى وقعت فيها أغلب المدارس الفلسفية المعاصرة هي أنها حاولت أن تطبق المنهج العلمي على الدراسات الإنسانية ، فنتيجة لذلك أخرجت الوضعية المنطقية الفلسفة من مجال البحث لعدم اتفاقها وطبيعة المنهج العلمي ، وأصبحت أي قيمة \_ طبقاً لهذا المنهج \_ ليست بذات قيمة .

ومع ذلك فالمنهج العلمى قد فشل فى تحديد جوانب معينة للعلم وتاريخ العلم يدلنا على أن هناك فروضاً كثيرة قد لعبت دوراً هاماً فى تقدم العلم مع أنها فروض كانت عند نشأتها الأولى تأملية خالصة ، وكانت الوضعية إذا التزمت مبادئها عليها أن ترفضها باعتبارها ميتافيزيقية لا أكثر ، ومن أمثلة هذه الفروض فكرة بقاء الطاقة بغير زيادة أو نقصان ، وفكرة الارتقاء التطورى كما أن المنهج العلمى لم يزودنا مجقائق جديدة فى مجال الدراسات الإنسانية ، وعلى الرغم من الزعم بأنها فلنفة علمية وبالمعنى الدقيق لهذه الكلمة ، اللا أنها قد كانت من بعض نواحيها وارثة لمذهب ميتافيزيقى سابق كان يعزو للأفكار خصائص الصدق والكذب بمحكم طبائع تلك الأفكار نفسها .

وعلى ذلك فهى لا تعدو أن تكون فرعاً من المذهب التجريبي التقليدي ، وهي كأصلها الذي نشأت عنه قد أدت خدمة جريئة في كشفها عن مدركات ثم استئصالها لتلك المدركات . مدركات لا تجد لها من المعنى أو من اختبار الصدق شيئاً من الحبرة يؤيدها فهى مدركات وجودها ضار في عالم الإدراك الفطري ، وعالم العلم على السواء ، والعلم في حقيقته لا يستجيب لمطالب العقل البشري جميعها ، فليس في وسع العلم ان يمكننا من الإحاطة بمعرفة العالم وبإدراك المطلق ، والعلم يضع لنا غاية نتطلع اليها في أفعالنا ، ولا يحدد لنا هدفاً نتوخاه في أعالنا .

والدراسات التي تحاول أن تجعل من الإنسان مادة طبيعية يمكن دراستها من خلال منهج علمي تجريبي قد ظهر عجزها واضحاً عندما لم تستطع أن تصل إلى غايتها ، فكل ما فعلته هو أنها أرشدتنا إلى منهج يمكن من خلاله دراسة الظواهر البشرية وعندما وجدوا أن هناك صعوبة في تطبيق هذا المنهج ، انتظروا أن يفتح العلم عليهم بشيء جديد قد يحل هذه المعضلة .

ولكن العلم بمنهجه يستخلص نتائجه العملية مباشرة ، وليس من طبيعته · الارجاء ، فمن جهة المبدأ يتوقف تقدم هذا الفن على تقدم العلم ، وكلما أصبحت معرفتنا بقوانين هذه الحقيقة الاجتماعية أكثر اتساعاً ودقة ، استطعنا أن نأمل فى استنباط تطبيقات مفيدة .

من هنا يمكن القول بأن الدراسة العلمية الموضوعية للكاثن البشرى على مثال الدراسة الموضوعية العلمية للطبيعة المادية غريبة فى مظهرها ، لأن الماثلة بين هاتين الطبيعتين تبدو مصطنعة ، وخاطئة ، فكلمة العلم لاتتناسب إلا مع الطبيعة المادية وحدها .

والصعوبة الأولى التي تصادفنا في محاولة تطبيق المنهج التجريبي للتأكد من صحة قوانين الظواهر الإجتباعية هي أننا لسنا بصدد ظواهر نستطيع أن نجرى عليها تجارب صناعية . وحتى إذا استطعنا أن نخترع تجارب ونحاول تطبيقها فإننا نعمل ذلك ونحن واثقين من عدم إمكان تدوين ملاحظاتنا عن نتائج كل حالة وعن صحتها ، ولما كانت هذه الحقائق في تغير مستمر ودائم قبل أن يمضى وقت كاف لتحقيق نتائج التجربة فإن بعض الآثار المادية أو بعض العناصر قد يبطل أثرها ونتخذ النجاها آخراً مغايراً لعملها الأول .

وبذلك ننتهى إلى أن الاستقراء العلمى إذا كان قد نجح فى أن يكون أساساً للتجربة العلمية فى مجال العلوم الطبيعية فإنه قد فشل فى أن يكون منهجاً للبحث فى الدراسات الإنسانية ، لأن أغلب الظواهر الاجتهاعية سواء أكانت دينية أو تشريعية أو اقتصادية لا تصل إلينا إلا عن طريق الروايات الشفوية أو المكتوبة أو النصوص أو مختلف أنواع الآثار ، وأخيراً عن طريق الرموز التي يجب تأويلها ، ونحن نؤولها عندما نستعيد بتفكيرنا الحالات الشعورية التي أدت إليها بحسب الأصل ، ولهذا كنا فى حاجة إلى منهج يفى بهذا الغرض ولا يكون قائماً على الصورية البحتة أو التجريبية العلمية ، ولا يمكن أن نجد منهجاً واضحاً وضوح منهج الاستقراء المعنوى يفى بهذا الغرض .

### سابعاً: تعقيب:

الاستقراء العلمى يبدأ تجريبياً وينتهى تجريبياً ، فهو يبدأ من ستقراء جزئيات عصوسة لينتهى إلى قانون عام بحكم هذه الجزئيات ، أما الاستقراء المعنوى فإنه يبدأ تجريبياً أيضاً ، ولكن تجريبيته تختلف عن تجريبية الاستقراء العلمى فى أنها استقراء للنصوص بالإضافة إلى استقراء الواقع ، وينتهى الاستقراء المعنوى إلى إستخلاص كليات عامة ضرورية يقينية ، وهذا من شأنه أن يكون أكثر ارتباطاً بالفهم منه بالحس .

ومن هنا نجد أن معنى الفهم عند الشاطبي يختلف عن معنى الفهم عند كانط ، فالفهم عند كانط يعتمد على الحدس فهو لحظة يتم بها الفهم أو هي لحظة كشف أو إلهام ، تعتمد على المنهج الذوقى في المعرفة والتي سبق وأن رفضه الشاطبي .

أما الفهم عند الشاطبي فهو يخضع لمنهج حسى يبدأ من دراسة الطبيعة البشرية والواقع في صورة فطرية ، ثم ينتهى إلى إستخلاص قيم كلية ، وعلى ذلك فإن الفهم يعد جزءاً هاماً من نظرية المعرفة ، فمثله مثل الإدراك العقلي للأشياء الخارجية ليش له نهاية يقف عندها .

وبمنهج الاستقراء المعنوى استقرى الشاطبى النصوص الشرعية واستخلص منها مقاصد ثابتة ، وأثبت أن هناك قيماً جزئية لا تتغير ولا تتبدل مثل العدل والإحسان وبر الوالدين والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وهذه قد ورد فيها الأمر ، وان هناك قيماً فاسدة يرفضها الإنسان بطبيعته وان أقبل عليها مسوقاً برغبته وشهواته ، فورد فيها النهى ، وقد عبر الشارع عن القيم الأخلاقية فى جمل خبرية وهذا يجعلها تحمل معنى الصدق والكذب ، ولهذا يكون المعيار الذى يمكن استخدامه فى الحكم بصدقها هو الواقع الفعلى للإنسان .

وأكثر الصيغ الأخلاقية قد جاءت فى صورة النهى ، وهذا يدل على أن الشارع يقر قيماً موجودة فعلاً فأخذ يؤنسهم بماكانوا يعدونه كرماً وأخلاقاً حسنة فامتدح القيم التى كانوا يألفونها ويمتدحون بها بعضهم البعض فكان من أول ما نزل وخوطبوا به هو قرله تعالى : ﴿ إِنَّ الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر ﴾ (١) .

ثم أبطل القيم الفاسدة والضارة لأن وجه المصلحة فيها أقل من وجه المفسدة التي تعود على الإنسان (٢) . وانتهى الشاطبي من استقراء القيم الجزئية إلى استخلاص قيم كلية ضرورية ، وطابق بين هذه الكليات الضرورية التي استقرأها من الشريعة وبيئ ما استقرأه من واقع الطبيعة البشرية ، ووجد أن مقاصد الشارع تنطبق تهام الانطباق على مقاصد الإنسان .

ولم يعتمد الشاطبي في ذلك على استفتاء الوجدان بل شرط أن يخرج الإنسان عن داعية هواه حتى يسير طبقاً لما يمليه عليه العقل والشرع ، فكان على الوجدانات الفردية أن تخضع لهذه الضروريات الكلية ، وإذا تزاحمت وتنافست فالأصل أن يبذل كل امريء جهده للتوفيق بينها لإعطاء كل ذي حق حقه ، فإن بلغ التزاحم مبلغ التعارض ، كان من الواجب أن نضع لكل واجب رتبته تقديماً أو تأخيراً زيادة أو نقصاً ، ليبدأ العامل بالأهم قبل المهم وبالمهم قبل غير المهم فيجعل الضروري قبل الحاجي والحاجي قبل التحسيقي أو التكميلي ، ويضحي بالأدنى في سبيل المحافظة على الأعلى .

من هنا تسجد أن الشاطبي قد كان هدفه من المنهج في المقام الأول إبراز الجانب الاجتماعي والأتحلاقي للشريعة الإسلامية ، وانتسهي إلى أن هناك قيمة تعلوكل القيسم وهي المصلحة البشرية ، وبهذا رد القيم الأخلاقية إلى طبيعة المجتمع وطبيعة النفس البشرية وفي نفس الوقت تهدف القيم إلى ما ينبغي أن يكون .

<sup>(</sup>١) سورة النحل، آية ٩٠.

<sup>(</sup>٧) مثل الحمر والميسر (أنظر سورة ألبقرة، آية ٢١٩).

# أساس القيم في فكرة المقاصد

# أولاً: تمهيد:

المصلحة هي الغاية من وضع الشريعة ، وهي تتحقق إذا حافظنا على الضروريات ومن هنا فإن هذا الفصل يهدف إلى إثبات أن المصلحة تعادل القيمة من حيث المعنى ومن حيث الواقع الفعلي لكل منها ، كما يهدف إلى اثبات أن هذه القيم الحمس هي الأساس الوحيد الذي يصلح كأساس لبناء نظرية متكاملة في فلسفة الحضارة ، ولما كانت الحضارة تقوم على دعاثم خلقيه ، فبالتالي فان هذه القيم صالحة لنظرية خلقية ترتكز على مبدأ المحافظة على الدين والنفس والعقل والعامل النفسي أي ما يسمى بالضروريات والتي هي في عرف الفقهاء المصلحة المرسلة .

# ثانياً: المصلحة والقيمة الخلقية:

لفظ القيمة اسم هيئة من قام الشئ بكذا ، يعنى كان شمنه المقابل له كذا ثم استعمل بمعنى القدر والمنزلة ومن هنا نشأ المعنى الفلسني لهذه الكلمة ، فهو انتقال من دلالة مادية معروفة في علم الحساب ، وعلم الاقتصاد السياسي ، إلى دلالة معنوية عا في الأشياء من خير أو جهال ، أو صواب .

والقيمة بوجه عام مجموعة الخصائص الثابتة للشيّ الذي يقدر بها ، ويرغب فيه من أجلها ، ويتكون سلم القيم للأشياء من جهة تفاوتها فيا يقتضى لها التقدير ، أو ما يبحث على الرغبة فيها ، وقد يكون ذلك ثابتا للشيّ باعتبار ذاته أو باعتباره وسيلة لتحقيق معنى في غيره وهذا هو أساس الرغبة .

وفكرة البحث فى القيعة لم تظهر إلا حديثا ، فقد كان علماء الاقتصاد أسبق من أهل العلوم الاجتباعية فى الاهتام المعاصر بالقيمة ، فقد عكفوا منذ قرن مضى على البحث فيها وفى الدور الذى تلعبه فى حياة الإنسان ، وتعمقوا فى دراستنها وتمحليلها ، وما يتصل بها من اشباع الحاجات والرغبة حتى وصف بعضهم علم الاقتصاد بأنه علم القيمة وعلماء الاقتصاد من أمثال آدم سميث ، وجسون ستورت مل قد وسعوا المعنى الاقتصادى الضيق ، فيزوا بين القيمة فى الاستعال والقيمة فى التبادل ، وبهذا مهدوا الطريق أمام استعالها فلسفياً .

وهناك فرق بين الموضوعات المشبعة ، وبين الموضوعات التى تعبر عن الاستحسان ، فالأولى تسمى فى علم الاقتصاد قيمة الفائدة وكل شئ يكون مرغوبا لكل الناس عندما تكون له مثل هذه القيمة ، وكل الموضوعات السارة إنها تكون كذلك لأنها تشبع رغبة ، أما الثانية وهى التى تعبر عن الاستحسان فلا يمكن أن تخضع لقيمة مطلقة لأنها تخضع لمعايير فردية ورغبات بشرية ومن هنا رفض الفقهاء فكرة تحديد موضوع القيم على أساس الرغبة البشرية التى تخضع للاستحسان .

وهناك فرق آخر بين القيم الوسيلية والقيم المطلقة ، فالقيم الوسيلية هي القيم التي تكون وسائل لانتاج قيمة أخرى ولذلك فالمحافظة على الدين والنفس والمال والنسل والعقل هي قيم وسيلية لأنها تهدف إلى قيمة أسمى مطلقة وقائمة بذاتها وهي المصلحة.

ولقد اختلفت المذاهب الفلسفية حول معنى خيرية القيمة فبينها سد جويك يرى أن اللذة لها قيمة نجد كانط ينظر إلى اللذة أو السعادة على أنها ليست قيمة ذاتية وإنها قيمتها خارجة عنها ، فكانط تمسك بفكرة الفضائل الجامعة والتي سوف تكافئ كميات مناسبة من السعادة التي تسمى بالخير الذاتي .

وليس «كانط» أو «سد جويك» هما أول من أثار هذه المشكلة فمنذ القدم اختلفت الآراء في الأساس الذي تقوم عليه قيم الأشياء ، هل هو ظروف اعتبارية أم ـ حقائق ذاتية ؟ وكان ذلك أخذا وردا من قديم بين الأفلاطونيين الذين يجعلون قيم الأشياء في مقدار محاكاتها للعالم العلوى ، والمشاثين الذين يرون أسس القيم في التطابق بين الارادة والعقل وعند الرواقيين الذين يرجعونها إلى موافقة الطبيعة والأبيقوريين الذين يحكمون فيها مقياس اللذة .

ثم جاءت المسيحية فأبرزت ما لملتعاليم والوحى السهاوى من شأن فى الحكم على قيم الأشياء والأعمال ، فتكبر بشعور ما يترتب عليها من ثواب ، وقد أكثر الإسلام فى هذا وأبرزه فى صورة واضحة ، وبين ما يربط الانسان بواقعه وقد استخلص الفقهاء القيم الخمس الفعرورية ورأوا أن المحافظة على هذه القيم فيه ربط للدنيا بالآخرة ، ولهذا الارتباط شأن فى تقويم الأشياء والحكم عليها .

بهذا أوضح الفلاسفة معنى القيمة وأضفوا عليه معانى متعددة واختلفت الآراء حولها وأصبح هذا المصطلح هو السائد فى فلسفة الأخلاق بعد أن كان الخير الأقصى هو موضوع البحث الخلق ، فقد كانت الأخلاق تعرف بأنها دراسة الخير الأقصى للإنسان ، وموضوع البحث الخلقى الرئيسي هو كل ما يتضمن فكرة ما هو الخير الأقصى أو ما هو مرغوب فيه عند الإنسان ، أى كل ما يقع عليه اختيارة أو ينشده ويسعى إليه عن عقل ، لا كوسيلة لتحقيق غاية بعيده ، بل باعتباره غاية لذاته .

وفى الفكر الاسلامي عرف الخير الأقصى من الفلسفة الأفلاطونية ، ولكن الاشتراك الجمهورى أو الذوق الفطرى ولغة الاستعال فى العربية قد نظرت إلى الخير من منظور آخر ، ففي كثير من الأحيان يأتى بمعنى المال أو الصالح من العمل وقد فضل علماء أصول الفقه استخدام لفظ المصلحة لعموميته عن لفظ الخير

والمصلحة كما يعرفها علماء النحو والتصريف « مفعلة من الصلاح بمعنى حسن الحال وصيغة التفضيل تستعمل لمكان ما كثر فيه الشئ المشتقة منه ، فالمصلحة يعرفها الطوفى بقوله « فمن حيث لفظها فهى مفعلة من الصلاح وهوكون الشئ على هيئة كاملة بحسب ما يراد ذلك الشيء له كالقلم يكون على هيئته الصالحة للكتامة

وفى العربية يأتى لفظ مستقيم فى مقابل لفظ معوج فقام واستقام أى أصبح معتدلا وقوم أى يساوى بين شيئين . وبهذا نجد أن القيمة تساوى المصلحة وتساوى أيضا فكرة العدالة من حيث إن كلاً منهم يعنى أن يكون الشئ فى حالة مستقيمة والقوام بالفتح العدل ..

ولقد نظر الشاطبي إلى المصلحة كغاية في ذاتها واستمد هذه النظرة من واقع تجريبي علمي طبقا لمنهج الاستقراء المعنوي ، ولذلك عرفها بأنها مجموع الضروريات والحاجيات والتحسينات ، والضروريات هي قيم وسيلية تبهدف إلى تحقيق غاية وهذه الغاية هي حياة صالحة للناس جميعا للفرد وللمجتمع ، وهذه الغاية تضني على القيسم الخمس الوسيلية معناها لكي تحقق كال الموجود البشري ، وبذلك تصبح قيمة خلقية معبارية ، ولكن هذا الأمريتوقف على صدق القضية الخاصة بوجود غاية خلقية واحدة شاملة لجميع الأفراد ، وهـذا يتطلب طبيعة إنسانية مشتركة تدفع الأفراد جميعا إلى طلب ذات الغايات : وهذا هو ما حاول الشاطبي أن يبينه من خلال فكرة المقاصد ، إذ أثبت أن هناك غاية خلقية واحدة لجميع البشر وهي المصلحة وقد استخلص هذه النتيجة من الحاجات الضرورية للإنسان والتبي لايستطيع البقاء أو الحياة بصورة صالحة بدونها ، فأوضح أن هناك أمورا مشتركة بين جميع الأفراد مثل وحدة الاعتقاد (المحافظة على الدين) وعدم الاعتداء على حياة الانسان (المحافظة على النفس) وتسمتعه بالعقل في صورة سليمة وأعاله في كل شئون الحياة (المحافظة على العقل) وحفظ الحقوق والممتلكات (المحافظة على المال) وصيانة الكيان الأسرى والاجتباعي ( المحافظة على النسل ) ، كل هذه الأمور ضرورية لكل الأفراد وهذه الضرورة مستقلة عن آرائنا ورغباتنا الفردية ، فوجود هذه الضرروريات هو أساس المصلحة التي هي غاية الأحكام المعيارية.

أما ما يقابل هذه المصلحة ، فهو المفسد ، وهى الأفعال التى تسمنع أو تعوق تحقيق غاية الأخلاقية ، وهذه المفاسد تتمثل فى تعدد الاعتقادات (هدم الدين) والقضاء على الحياة الانسانية ، سواء أكان ذلك واقعا على الفرد أم على المجموع ، وإتلاف العقل بها يعوقه عن قيامه بوظيفته التى تكفل المصلحة العامة والخاصة على السواء ، والتعدى على الملكية التى تشيع الفوضى بين الناس ، واضعاف التهاسك الأسرى والاجتماعى (الاعتداء على المحارم).

بهذا نجد أن المصلحة تؤلف مجموعة من القيم الخاصة ، وكل قيمة من هذه القيم ناقصة بمفردها فالقيمة الاقتصادية مثلا لا يمكن أن تعالج إلا من خلال القيمة الاجتماعية والدينية لأن الغاية من أى علاج اقتصادى هي مدى ملائمته للطبيعة البشرية ..

كما أن المصلحة هي الغاية الأسمى والمقصد النهائي للأخلاقية ، فمعنى أنها تصف الدين والنفس والعقل والمال والنسل بصفة الضروري ، هو أنها شرط ضروري لنحط معين من الحياة الإنسانية ، فإذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة بل على فساد وتهارج وفوت حياة .

وهذه الضرورة صفه ثبتت عن طريق الإستقراء المعنوى ، وفي هذا تأسيس ـ الأخلاق على الواقع المستمد من الطبيعة البشرية ، ليست مجرد تعريفات مجردة بحيث يمكن أن تخضع للتفسيرات اللغوية ، أو تخضع للعقل الخالص ، بحيث يمكن استخلاصها من مفهومات ميتافيزيقية ، أو هي وليدة رغبة ذاتية ، ونتيجة حتمية لطبيعة مذهب فلسني معين ، وإنما هي شروط واقعية وعملية وضرورية لكل الأفراد ، ومن هنا تستمد منزلتها كضابط أعلى للسلوك الإنساني وكغاية في ذاتها في نفس الوقت .

ونفس هذا المعنى هو الذى تحاول الفلسفات المعاصرة أن تصل إليه لتعريف القيمة فيقول اميل برهبة وان مفهوم القيمة بمعناه الأوسع يتمثل فى تلبية حاجات الإنسان الكثيرة سواء منها الحاجات الأولية الضرورية أو الكمالية ويتجلى نمو هذه الحاجات فى ازديادها وتعقدها واتجاهها فى منحنى البحث عن الأغراض الكمالية ، شم تأتى النزعات الأخلاقية والبديعية والدينية فتزيد التعقيد السابق وتضيف إلى كيان الإنسان فى العالم مطالب أخرى جديدة فتعنى بالتصعيد وجدان الإنسان وتعمره ، ولذلك يصح أن نعرف القيمة \_ فى نظر برهية \_ بالمعنى الأوسع على أنها تبين الوقائع التى تلازم عملنا ، أو أنها الشروع فى العالم ووسمد بسمات مطالبنا الدائمة ، أو الموقوتة ، وإنها ينشأ غموض معنى القيمة عن لا ماديتها . فالقيمة شرط كل وجود ولكنها ليست بذاتها وجود انها تبدو لنا فى ثوب شئ برغب فيه ، أو هدف يبغى نواله ، مطلب نسعى إلى تحقيقه ، غير أنها لا تحدد بالهوية مع الموضوع الراهن أو مع اللحظة التى ينشدها .

ان أميل برهبة يدور حول الفكرة التى وصل إليها الشاطبى عن معنى القيمة ولكنه لم يستطع أن يربطها بالواقع التجريفي أو أن يضنى عليها سمة الضرورى كما فعل الشاطبى ، أو أن يقول لنا ما هى القيمة فكل ما قاله لم يوضح طبيعتها وإنها قام بتعريفها بالسلب ، كما أن تعريفها بأنها تبدو في ثوب شيء نرغب فيه أو هدف نبغى نواله فيه غموض ناهيك عن الذاتية المطلقة التي تبدو في ما هو مرغوب فيه .

ويفضل «رسل» مصطلح الاشباع على مصطلح المصلحة لكى يعبر به عن القيمة فيقول «ان تعبير مصلحة كما يستعمل عادة له مفهوم أضيق مما ينبغى ، فنحن نقول ان رجلاً يتصرف بدافع من مصلحته الذاتية إذا تبرع بماله بدافع من نزعة خير ولكنه قد يجد اشباعا في هذا التصرف « إذا كان ذا طبيعة سمحة « أكثر مما يبجد في التمسك بها له بدخلاً وعلى ذلك يرى رسل أن تعبير اشباع واسع إلى حد يكنى لأن يضم كل مايصيبه المرء نتيجة لتحقيق رغباته وليس من الضرورى أن تكون لهذه المرغبات علاقة بالذات سوى أن المرء يحس بها .

لقد فهم رسل معنى المصلحة بالمعنى المألوف عند أصحاب مذهب المنفعة أما المقصود بالمصلحة في فكرة المقاصد فقد تبين أنها قيمة أسمى من الاشباع لأن المصلحة هي مجموع المضروريات والحاجات والتحسينات التي تجمع كل أنواع الاشباع لدى الفره والمجتمع ومن هنا تختلف المصلحة عن اللذة أو المنفعة لأننا حين نقول ان انسانا يقوم بفعل ما من أجل لذته الشخصية نعنى أنه اختار هذا المفعل وآثره على غيره وبهذا يتحدد اتجاه ارادته ، والقول بأن كلمة لاذ يراد بها ما يؤثر على اختيار الإنسان ويجلب إليه ارادته كلام يحتمل الجدل ، إذ ان من تحصيل الحاصل أن نقول اننا نرغب في هي هو لاذ أو اننا نرغب في شئ لأنه يبدو لنا لاذا ، لأنها تفيد معنى مرغوباً منا ، ولكننا إذا فهمنا معنى اللذة فها أدق وجدنا أن ما نرغب فيه ليس هو اللذة فقد نرغب في شئ فيه ألم بالنسبة لنا ولكنه قد يكون مفيداً فها بعد .

والشاطبي رفض فكرة اللذة أو المنفعة لأنه رأى أن المنافع والمضار كيفيات أضافية لاحقيقية ، بمعنى أنها منافع أو مضار في حال دون حال ، وبالنسبة إلى شخص دون آخر ، فالأكل مثلا نافع للإنسان ولاذ له ، ولكن ذلك وفقا لشروط معينه كالحاجة الى الطعام ، أوكونه لذيذا غيركريه ولا بمر ولا يولد تناوله أو أكتسابه ضررا ما عاجلاً أو آجلاً ، وهذه الأمور قلما تجتمع ، فكثير من المنافع تكون ضرراً على قوم لا منافع لهم أو تكون ضرراً فى وقت أو حال ولا تكون كذلك فى وقت أو حال آخر

وهذا يدل على أن اللذة وجدان يصاحب إشباع الرغبات المؤقتة أما المصلحة التى ينظر إليها الشاطبى كقيمة خلقية عليا ، فهى تعمل على تحقيق الذات ككل بصرف النظر عن اشباع الرغبات الفردية أو المؤقتة ، بل برغم الألم الذى ينشأ عن رفض اشباعها أو الفشل في ارضائها .

ولكى ينقذ سد جويك مذهب المنفعة العامة فى العصر الحديث من النقد الموجه اليه ، حاول أن يسميز بين نوعين من اللذة ، الأول هو مذهب اللذة الأنانى الذى يمثله أبيقور ، والذى يمتخذ من لذة المرة نفسه وألمه معياراً للسلوك ، والقائم على أساس النظرية النفسية القائلة بأن هدف كل فعل لنا إنها تمحصيل اللذة أو تدجنب الألم ، وأن اللذة والألم قابلان للقياس والمقارنة فيا بينها ، بحيث يكون من الممكن مواجهتها الواحد بعد الآخر ، والبحث عن توازن ملائم بينها . والثانى هو مذهب المنفعة العامة كما يتمثل عند «بنتام» ومل (جون ستيورت) اللذين يتخذان معيار السلوك لا من سعادة كل فرد ، بل من سعادة المجموع فنى كل فعل كائن حى يتعبن عليه مراعاة مصالح جميع الأشخاص الآخرين الذين قد يتأثرون به . وهكذا كانت الصيغة الني تلخص رأى بنتام هى أكبر قدر من السعادة لأكبر عدد من الناس .

ولكن هذا التمييز لا قيمة له لأن كلا المذهبين (اللذة والمنفعة) يقومان على اعتبار الكيفيات الاضافية ومن المتعذر أن تكون المنفعة عائدة على الكل بنفس المقدار الذى تعود به على البعض الآخر في نفس الوقت .

ان التجربة تظهر لنا أن هناك قيها أخرى غير اللذة ينشدها الناس ، وذلك مثل القيم الروحية ، فهذه ليست ملذات لأنه ليس ثمت شئ نافع فى ذاته ما دامت المنفعة مجرد مفهوم يشير إلى واسطة تؤدى بنا نحو شئ ذى قيمة فى ذاته ، ولعل هذا هو السبب أن الحياة البشرية التى تخضع للبحث عن النافع هى حياة مبتذلة ، لأن النافع لايمكن أن يرقى إلى مفهوم المصلحة التى رأيناها فى فكرة المقاصد ، ولكن ليس معنى ذلك أن الشاطبى ينكر المنفعة تهاما ولكنها قد تصاحب القيم الوسيلية فهى وان القيم الضرورية - ٧٧

كانت هامة جدا من حيث الدور الذى تلعبه فى التهاسك الاجتماعى ـــ لأن الإنسان يسعى فى نفع نفسه من خلال غيره وهكذا ينتفع المجموع بالمجموع ــ إلا أنها ليست هى الغاية العليا للأخلاق .

أما جورج ادوارد مور فقد افترض أن القيمة ليست فى حاجة إلى تعريف الأنها تدرك مباشرة ، فالخير فى نظره هو خاصية لا تحتاج إلى تعريف موضعى ، فهو انطباع بسيط مثل الأصغر ، فكما لا يمكنك بأى وسيلة أن تعرف ما هو الأصغر ؟ كذلك لا يمكنك أن تشرح ما هو الخير ؟ وعلى الرغم من أن الصفات تشير إلى كيفيات طبيعية لكنها صفات بسيطة غير قابلة للتحليل تدرك بالحدس الم وتمتنع عن كل دراسة تجريبية ، وقد استنتج مور من ذلك استحالة تعريف الألفاظ الخلقية وتحليل أحكامها فى حدود واقعية ، ذلك لانتقاء علاقة التكافؤ بين الطرفين .

« فمور » إذا كان قد اعتبر القيم شكلية ضرورية فان الشاطبي قد نظر إليها على أنها حقيقة وصفية ، وضرورتها تكمن في أنها تعبر عن مطالب الإنسان في كل زمان ومكان ، فهي إذن مشتقة من واقع الطبيعة البشرية ، وليس من مقولات صورية شكلية ، كما هو الحال بالنسبة للقيم التي نظر إليها مور .

ولقد أنكر فلاسفة الوضعية المنطقية أن تكون هناك قيمة أياكانت ، وقد عبر عن ذلك فتجنشين بعبارته المشهورة فى الرسالة المنطقية الفلسفية ، ليس فى العالم قيمة وإذا وجدت قيمة كانت غير ذات قيمة » .

وهو محق فى ذلك إذاكان يقصد القيم الشكلية الصورية الحالية من المضمون الحقيقى ، والتى لا تعبر عن واقع تجريبى ، أو عن الطبيعة البشرية ولكن إذا كان يقصد كل القيم بصفة عامة ، فهو لم ينتبه إلى أن هناك منهجا يختلف عن منهج العلم الطبيعى ويمكن خلاله استخلاص قيم ضرورية ضرورة ترتقى إلى مرتبة العلم التجريبى رغم عدم وجود مقابل حسى لها لأن المقابل لها هو وجود معنوى .

## ثالثا: مراتب القيمة:

من التحليل السابق لمفهوم المصلحة كقيمة خلقية ، رأينا أنها غاية ووسيلة فى نفس الوقت ، فهى غاية ما يـهدف إليه الكائن البشرى من أن تكون حياته فى منتـهى

الاستقامة والصلاح ، وفى نفس الوقت هى عبارة عن مجموع الوسائل التى من خلالها يصل الإنسان إلى هذه الغاية .

وفى الحقيقة أن التمييز بين الوسائل والغايات أمر نسبى ، فما يكون غاية من وجهة نظر معينة يكون وسيلة من وجهة نظر أخرى ، وهذه مشكلة لا قيمة لها من الناحية العلمية طالما أن الإنسان لا ينشد شيئاً آخر فوق المصلحة ، فهى بذلك تعد غاية فى ذائها ، وأما اختلاف الوسائل فلا قيمة له إذا كانت الغاية محدة وهنالاً اجاع من علماء أصول الفقه الآخذين بالمصلحة والمقرين بها على أن هناك مراتباً ثلاثاً تعمل معا للحفاظ على القيم ، هذه المراتب هى الضروريات والحاجات والتحسينات .

### المرتبة الأولى وهي الضروريات :

والضروريات معناها أنها الأصل والأساس بحيث إذا فقد بعضها أو واحد منها اختلت الحياة الإنسانية ، فلو لم يوجد الدين لانعدم الجزاء المرتجى وهو قوام الأخلاقية ، ولو عدم الإنسان لعدمت الحياة بعامة ، ولو عدم العقل لارتفع الفعل الحلقى ، ولو عدم النسل واختل لفسدت الحياة الاجتهاعية ولو عدم المال ما استقامت الحياة على أى وجه لأن المال هو قوام الحياة (١) من هنا سميت هذه القيم الخمس بالضروريات ويحب الحفاظ عليها ، وذلك يتم من جهتين : الأولى ايجابية ، والثانية سلية .

فن الأولى نمجد أن أصول العبادات ترجع إلى حفظ الدين من الناحية الإيجابية والعادات تعمل على حفظ النفس والعقل وذلك عن طريق نوع التغذية والسكن وما شابه ذلك ، كما يرجع حفظ النسل والمال إلى طريق المعاملات .

هذه هى القواعد الأساسية والتى لابد من وجودها ، ولكن هناك بعض الاعتبارات الثانوية والتى لا تأثير لها من حيث الوجود وإنها دورها فى الحفظ من

<sup>(</sup>۱) المقصود بالمال هنا هوكل مابقع عليه الملك ويستبد به الملك عن غيره إذا أخذه من وجهة ، ويستوى فى ذلك الطعام والشراب واللباس على اختلافها وما يؤدى إليها من جميع المتمولات مثل الصناعة والزراعة والتجارة . (الشاطى ـ الموافقات جـ ۲ ص ۱۰)

بعض وجوه الخلل الواقع أو المتوقع ، من ذلك أن النفس والعقل يحفظان من الناحية الأساسية بها يقيم أود الإنسان ويحفظ عليه حياته ، أما من الناحية الثانوية فهى وجوب حفظها عن طريق التأديب وتحصيل العلم والمشاركة الاجتماعية حتى يكون الإنسان إنسانا على الحقيقة .

ومن الخطأ فصل أى من الجانبين عن الآخر، فإذا كان الجانب البيولجي قد استبعد من مجال القيم على أنه يختص بعمليات غريزية بعيدة عن مجال الأخلاق فإن هذا الجانب لا يمكن اغفاله إلا إذا نظرنا إلى الإنسان على أنه مجرد من أى نوع من المادة .

والأخلاق في الحقيقه ما هي إلا علاقة بين الكائن الحي والرغبة في سموه عن هذا الجانب مع المحافظة عليه وليس بالقضاء عليه .(١)

بهذا نجد ان الشروط التي وضعت للمحافظة على الضروريات من الناحية الإيجابية هي قواعد أساسية تعمل على قيامها وثباتها وترسيخ أركانها .

أما عن الحفظ من الناحية السلبية فهو ترك ما به تنعدم وفعل ما يدرأ عنها الاختلال سواء الواقع أو المتوقع .

بهذا تصبح الغاية الخلقية من الناحية الايجابية تحديداً لما ينبغى أن يكون ومن الناحية السلبية تحديداً لما لايحب فعله .

أما المرتبة الثانية : الحاجيات : والحاجي معناه أنه محتاج إليه ولكن هذه الحاجة لا تصل إلى مرتبة الضرورى ، فهي عملية نقل للإنسان من موقف الضيق إلى السعة ومن الحرج والمشقة إلى السهولة واليسر ، فعلى سبيل المثال نجد أن حفظ النفس في المرتبة الأولى هو ضرورة بقائها سليمة ، أما في الحاجي فهو اعطاؤها حريتها .

 <sup>(</sup>١) هناك كثير من الأمثلة التى يمكن تقديمها للبرهنة على عملية إقامة صراع بين الانسان ورغباته وتتجسد هذه
الصورة عند الرواقيين وكانط اللذين رأوا أن الأخلاق لابد أن تتعارض مع الرغبة والسمو عن الرغبة هو
غاية الأفعال الأخلاقية .

والمرتبة الثالثة: هي مرتبة التحسين: ومعنى التحسين هو التجميل والتزيين وهذا يتحقق في الأخذ بالعادات الحسنة التي تتفق مع العقل والعرف ، وهذه المرتبة غايتها حفظ الكرامة الإنسانية ، والامتناع عن إذلالها واهانتها فهذه المرحلة إذن تعنى بتجميل الإنسان وتحسينه من ناحية المظهر والمحافظة على الآداب العامة والعادات الاجتباعية إلى آخر الأمور التي لاتخل بحفظ حياة الإنسان ككائن حي وإنها تمخل بسلوكه ككائن متحضر.

والعلاقة بين هذه المراتب الثلاث تقوم على أن الأولى هى الأصل والأساس وأن الثانية مكلة للأولى ، وأن الثالثة مجملة ومزينة للأولى والثانية وبذلك فلو فرض اختلال الضرورى فإن الحاجى والتحسين يختلان باختلاله ، ولا يلزم من اختلال الحاجى والتحسينى اختلال الضرورى بإطلاق ، لأنه هو الأصل وأن ما سواه فهو مبنى عليه والتحسينى اختل الحاجى بنسبة ما وان اختل كوصف من أوصافه ، ولكن إذا اختل التحسينى اختل الحاجى بنسبة ما وان اختل الحاجى اختل الفرورى بنسبة ما أيضا ، ولكن ليس معنى أن الحاجى والتحسينى يلزمان يليان الضرورى ، أنه يمكن الاستغناء عنها ، فها مرتبطان بالضرورى ارتباط الفرع بالأصل ، وإذا كان للأصل أن يقوم بدون الفرع إلا انه يظل ناقصا ، فالضرورى رغم أنه ضرورى إلا إنه يختل باختلال مكملاته .

وليس معنى ان الحاجى والتحسينى يليان مرتبة الضرورى أنها يتبعانه بصورة لاحقة دائمًا ، وإنها قد يأتيان سابقين له أو مقترنين به أو تابعين له وبهذا فها بدوران حواليه

بهذا نجد أن العلاقة بين هذه المراتب الثلاث هى علاقة تداخل بحيث لا يمكن فصل مرتبة عن غيرها أو استقلالها بذاتها دون أن يخل ذلك بمفهوم المصلحة كقيمة خلقية .

<sup>(</sup>١) فمثلا هناك حالات تكون فيها حرية الانسان أثمن من حياته فيضحى بحياته فى سبيل حريته أو سبيل الدفاع عن مبدأ . فهنا يصبح الحاجي مقدم على الفروري .

اذن ما سبب هذا الترتيب ؟

قد لا يعنى الترتيب التفضيل بقدر ما يعنى التفصيل والتوضيح ، حقا ان المكل لا يسبق الأصل من حيث الوجود ، ولكن الأصل محتاج إلى المكل حاجة قد تمس بوجود، من حيث هو ضرورى .

بهذا نجد أن هذه المراتب الثلاث تعمل معا للحفاظ على القيم الوسيلية والقيم الغائية فى نفس الوقت ، واختيار الإنسان الحياة العاقلة وترجيحها على اضدادها ونقائضها هو ما يلزمنا بفعل ما يحفظها وترك ما يخل بها فالأحكام الخلقية هنا تستند إلى حكم معيارى أولى ، وعلى هذا فإن المحافظة على هذه المراتب الثلاث تمثل شروطاً ضرورية واقعية وعملية لكل الأفراد ، كما أنها تعد ضابطا أعلى للسلوك الإنساني وغاية فى ذاتها فى نفس الوقت ، هذه الغاية هى حياة صالحة للناس جميعا فى كل زمان ومكان وتضفى على كل غاية سابقة لها معناها .

ومن الواضح أن ترابط هذه المراتب الثلاث قد حدد جوهر المصلحة كتيمة كما أنه يعمل على توحيد كل القيم التى نادى بها المثاليون من الحدسيين والواقعيين من التجريبين فلاسفة الأخلاق المحدثين والقدامى على السواء وققد نادى المثاليون بقيم متافيزيقية خالصة بعيدة عن التجريب والتجريبيون بقيم تجريبية خالصة ، أما القيم في فكرة المقاصد فهى تجمع بين المثالي والتجريبي في تعبيرها عن ما هو كائن بالفعل وعن ماينبغي أن يكون كها أنها تجمع بين القيم الغائية والقيم والمعيارية في نفس الوقت ، بهذا فهى تمثل التجربة الإنسانية في مختلف درجاتها و فها يهمها كشي ضرورى أو حاجى ، أو تحسينى ، فهى إذن قيمة تلازم فعلنا وتمنحنا الواقع وتثبت معناه في نظرنا ، ويتضح معناها في الجهد المبذول في سبيل وحدة التجربة الإنسانية وللشروريات والحاجيات . والتحسينات ، التي تتكامل وتتفاعل لكى تنتج أعلى القيم ومن هنا يجوز أن نعرف المصلحة بأنها قيمة القيم مادامت ذاتا مشتركة بين القيم جميعا وما دامت كذلك الشرط الذي بدونه لا يمكن طرح قيمة أخرى .

### رابعا: معيار القيمة:

الكلمة الأجنبية Norm مشتقة من اللفظ اللاتيني Norma بمعنى قاعدة أو قانون الكلمة الأجنبية الم

فى ميدان الدراسات الإنسانية والاجتماعية بلل المصطلح على القياس الاحصائى بالنسبة للمستوى العام أو النموذج القائم ، وذلك مثل الأرقام القياسية للأسعار بالنسبة لفترة زمنية معينة ، والأرقام القياسية لظواهر الانتحار ومعدلات المواليد ، والوفيات ، وعقود الزواج والطلاق ، في سنة ما بالقياس إلى المستوى المخطط أو المتطلع إليه .

وأحيانا يطلق للصطلح على النموذج المتخذ أساسا للقياس ، وأحيانا يطلق المصطلح على ما ينبغى أن يكون عليه السلوك العام ، أو المواقف الجهاعية بالنسبة للمشاعر السائدة فى المجتمع وفى هذا المعنى يختلط مفهوم العيار بمفهوم القيمة وهذا المعنى الأكثر شيوعا وانتشارا فى مجالات واستعال المصطلح ، واستخدام المصطلح أيضا للتعبير عن القدر الذى يسهم به الأفراد فها يتوقعه المجتمع منهم أن ينجزوه بصدد عمل معين .

واستخدم كذلك لتقسيم اختيار الفرد لموقف ما بين عدة ممكنات ويفسر بعض المفكرين هذا الاختيار بالاطار الفردى الذاتى المرتكز على مبلغ سعى الفرد لاشباع غاياته ، ويفسره البعض بالاطار الثقافى والاجتماعى ، ويمجمع آخرون بين هذه الأطرف تفسيرهم لعملية الاختيار .

ودرس المفكرون طبيعة المعيار ومصادره وذهب بعض الفلاسفة إلى القول باستقلال مصدر المعايير عن الفرد ، وجعلوه صادراً عن قوى خارجية تعلو فوق الإنسان وقدراته ، لأن قدرات الإنسان ناقصة ومحددة ولذلك يرون أن المعايير مطلقة وثابتة وكلية .

ومن المفكرين من حدد المعاييـر بطبيعة الإنسان نفسه وهنا تكون المعاييـر نسبية ومتغيرة .

من هنا نـجد أن أهم الاختلافات بين المذاهب تنمثل فى الخلاف حول مصادر المعايير هل هى صادرة عن قوى خارجية تعلو فوق الإنسان وقدراته أم هى صادرة عن طبيعة الإنسان ؟ .

وهنا نـجد أن الشاطبي يتجنب هذا السؤال الذي يتساءل عن المصدر . ويحوله إلى سؤال تـجريبي وهو ما طبيعة هذا المعيار أو ماهي خصائصه التي يتميز بها ؟ . ١٠٣

وأول خاصية من خصائص معيار القيمة هي خاصية الترجيح: وطبيعة هذا المعيار ترتكز على الذوق الفطرى والإدراك المباشر، والذى يحكم بأن القيمة لا تعتمد على فعل واحد قائم بذاته ، بل تستند إلى مجموعة من الأفعال التبى يقوم بها الإنسان، وهذه الأفعال فيها النافع وفيها الضار والذى يسجعل منها إفعالاً ذات قيمة خلقية، هو مدى التزامها بالمحافظة على الضروريات والحاجبات والتحسينات، أما الأفعال الفردية فهى غالباً ما تكون مشوبة ببعض المفاسد فاللذة قد يتبعها ألم والألم قد تصاحبه اللذه.

ولكن هل أحكام الذوق الفطرى أو الإدراك المشترك كافية لتحديد طبيعة معيار القيم الخلقية . ؟

وهل العرف والعادة يصلحان خاصية لمعيار القيم؟ .

وهل هناك منجتمع معين ، ينجب علينا أن نزعن لشروطه ؟ وهل هو أكثر المجتمعات المجتمعات ؟ أو أحدثها ؟ أليس هناك أى تصور يمكن أن يقلم إلينا لتحديد هذا المجتمع الذى تعارف واعتاد أفعالا ملزمة لنا ؟

إن المجتمع الذي قدمه الشاطبي لكي يتجعل أفعاله ملزمة لنا هو المجتمع الأمي وهو يقصد الحالة الفطرية التي وجد عليها الإنسان قبل أن يتختلط بالحضارة المعقدة فهو يقصد متجتمعا في صورة بسيطة وليس المطلوب من هذا المجتمع أن يكون حكمه على أفعال فردية ، وإنها على قيم ضرورية لحفظ الحياة .

أما العرف والعادة فليس أى عرف كان وإنها هناك شروط يسجب أن تتوفر في العرف والعادة حتى يكونا معيارين للقيم .

ومن تعريفها لغويا يتبين انها لا يخالفان الذوق الفطرى ، يقول الجرجاني «العرف بمعناه اللغوى هو ما استقرت عليه النفوس بشهادة العقول وتلقته الطبائع بالقبول ، وهو حجة أيضا لكنه أسرع إلى الفهم ، أما العادة فهى ما استمر الناس عليه من حكم العقول وعادوا إليه مرة بعد أخرى » (٣) أما الفقهاء فقد حددوا معيار العرف والعادة على أساس موافقتها للكتاب أو السنة أو عمل الصحابة ، وأصبح العرف الصحيح هو الذي يخالف نصا ، والعرف الفاسد هو الذي يخالف النص ، والعرف الفاسد لا يلتفت إليه والعرف الصحيح حجة فيا وراء النص .

وليس معنى أن هناك اختلافا بين المجتمعات فى أمور حسب الزمان والمكان أن نهمل العرف والعادة لأن هناك اتفاقا حول أمور أخرى ، فإذا كانت هناك قيم قد تعارف الناس عليها فيا مضى شم تبين خطؤها فإن هذا لا يمنع ان هناك قيما أخرى قد تعارف الناس عليها ومازالت باقية وصالحة إلى اليوم ، وستظل صالحة فى المستقبل ، ولذلك فبدلا من أن نرفض العرف كلية ، يحب أن نميز صحيحه من فاسده ، وهذه استجابة عملية لسنة التطور ، وأحكام الواقع فى مقتضيات طوارئ الظروف ومما يستجد من أحوال لمقابلة أوضاع طارثة غير محكومة بقاعدة محددة .

أما الخاصية الثانية لمعيار القيمة فهى الشمول: وهى تعنى التحام وتداخل القيم الوسيلية بحيث يمكن اشتقاق قيمة واحدة من جملة هذه القيم ، وهذا المعار يعتمد فى أساسه على منهج الاستقراء المعنوى الذى يستخلص قيمة من مجموعة من القيم الأقل فى المرتبة .

ولكن ما الحكم إذا تعارض معيار الشمول مع العرف والعادة؟

يرى الشاطبى أن المقصود الأصلى هو المحافظة على القيم الخمس الوسيلية التى تمثل الغائية الوحيدة وهى المصلحة ، وعلى ذلك فإذا كان القتل غير مباح فى نظر العرف إلا أنه من أجل الحفاط على النفس يحب قتل القاتل ، وقطع يد السارق حفاظا على المال ورجم الزانى حفاظا على النسل والجهاد حفاظا على الدين وجلد السكير حفاظا على العقل ، فهذه الجزاءات إذا كانت تبدو مخالفة للعرف إلا أن حقيقتها ليست كذلك ، فهل يعد خلع ضرس أو بتر عضو فاسد من جسم الإنسان قد يودى حصاته عملا مخالفا للعرف والعادة ؟ .

من هنا نـجد أن التعارض بين العرف والعادة وخاصية الشمول تعارض ظاهرى لأن الهدف الحقيق هو المصلحة ، وهما بذلك يناصران بعضها بعضا لكن يميز المعيار الحقيق للقيم .

وبهذا المعيار يمكن أن ندرك الفرق بين الغايات والوسائل فليس هناك شيء له قيمة بوصفه وسيلة إلا إذا كان الهدف الذي يرمى إليه له قيمة ذاتية ، ويتبع ذلك منطقيا أن القيمة الذاتية تقدم على قيمة الشيّ باعتباره وسيلة كما يصبح معنى الحسن منطقيا أن القيمة الذاتية تقدم على قيمة الشيّ باعتباره وسيلة كما يصبح معنى الحسن

والقبيح ليس هو المعنى الذى اختلف حوله علماء الكلام بأن الحسن هو ما حسنه الشرع أو هو ماحسنه العقل ولكن الحسن والقبح هنا هو ما يخضع للمعيار التجريبي المرتبط بالمحافظة على القيم الضرورية .

ويتميز هذا المعيار أيضا بأنه موضوعي ، وهو بذلك يختلف اختلافا جزريا عن المعيار الذاتي قال به أصحاب مذهب اللذة أو المنفعة ، وبالرغم من أن بنتام قد رفض فكرة كيف اللذات واهتم بالكم إلا أنه لم يستطع أن يرتقي عن المعيار الذاتي فهناك عوامل كثيرة تؤثر في كم اللذات أو مقدارها ، ومعنى ذلك أن اللذة تقاس بحدتها وصفاتها أو طول مدتها أو قصرها ودرجة بقيتها أو احتمالها ومدى قربها أو بعدها عنا ومدى قدرتها على توليد خبرات أخرى سارة ودرجة خلوها من الألم وامتزاجها به ، وعدد الأفراد الذين يمكن أن يشعروا بها في وقت واحد ، وكل هذه الأمور لا يمكن قياسها إلا بمعيار ذاتي .

وتمثل فلسفة جون ستورث مل نموا عضويا لفلسفة بنتام وجيمس مل وقد حاول أن يوسع من حلود التقييد الصارم بمذهب بنتام ويتبدى ذلك على أنجاء عدة من أهمها أنه لم يبن أخلاق المنفعة على فكرة المنفعة ذاتها وإنها حاول أن يدعمها بالجزاءات الدينية ، كما أنه حاول أن يثبت الطابع الاجتماعي للأخلاق على نحو أفضل مما فعله أصحاب مذهب المنفعة بموقفهم الذي تسوده النظرة الفردية ، مؤكدا أولوية المجتمع على الفرد وواجب الفرد في الحضوع للإرادة الجماعية للمجتمع ، ومع ذلك فاضل (مل) بين مشاعر اللذة والسعادة بطريقة كمية محضة وهو وان كان في ذلك نفعيا الا أنه يدرج في حسابه فروقا كيفية ، أيضا إذ لا يقتصر في تقديره لمشاعر اللذة على كيمتها بل يقدرها أيضا تبعا لمدى علو قيمتها ، وهكذا فإن القيمة الأرفع مرتبة كيمتها بل يقدرها أيضا على قيمة من مرتبة أدنى ، ويمكن أن يعد المرء ذا شخصية يمكن أن ترجح كفتها على قيمة من مرتبة أدنى ، ويمكن أن يعد المرء ذا شخصية أخلاقية أرفع إذا كانت الأنواع العليا من القيم أوضح ظهورا لديه من الأنواع الدنيا .

من هنا نـجد أن مل لم يستطع أن يرتقى كثيرا فوق رأى بنتام فهو يشاركه الرأى بأن الفارق الوحيد بين الصواب والحنطأ الـخلق رهن بنتائج أفعالنا وانه يتوقف بالتالى على مدى قدرة تلك النتائج على اشباع رغباتنا بحيث تحقق لنا وللآخرين ما تـهدف إليه من سعادة .

وقد غفل اللذيون عن حقيقة لها خطرها في مجال الأخلاق ، وهي أن الإنسان لا ينشد بالفعل اشباع رغباته ، بل يلتمس تحقيق ذاته موحدة في كل ، وإن قيمة هذا الإشباع تتوقف على نوع هذا الإنسان الذي يتلقى هذا الإشباع ، إنهم يهتمون برغباتنا وإشباعها باعتبارها مجرد أفواه مفتوحة تنشد ما تملؤها وسد حاجتها ومن هنا كانت معايير النفعية مادة بغير صورة .

وإذا كان مذهب المنفعة قد اتحذ معياراً لتقييم مادة بغير صورة فإن مذهب العقليين (١) صورة بغير مادة ، أما للعيار الذي وضعه الشاطبي فهو ينجمع بين الصورة والمادة معا ، فالمعياريقوم على أساس الترجيح والامكان ، وهذه صورة تجريبية للذوق الفطرى ، الذي ينجرب الصواب والخطأ ، حتى يستقر على مفاهيم منفق عليها ، كما أن خاصية الشمول تقوم في أساسها على منهج الاستقراء المعنوى الذي ينجمع بين الصورة والمادة ، بين التجربة الحسية والعقل الخالص .

#### خامسا: عمومية القيمة وموضوعيتها: ـ

تميل الأخلاق النظرية إلى الاتجاه الشمولى ، فالذين يقولون باستقلال مصدر المعايير عن الفرد ويرون أنها صادرة عن قوى خارجية تعلو فوق الإنسان وقدراته ، يرون أن هذه الأخلاق تخضع لمعايير مطلقة وثابتة وكلية .

أما من يقول بأخلاق عملية فإن مصدر للعايير عنده هو الإنسان الفرد وبذلك تكون القيم نسبية ومتغيرة .

والشاطبي يميل إلى الاتجاه الأول ، وانكان لا يهمل الاتجاه الآخر ، فالقيم الحلقية عنده توصف بالعمومية ، بمعنى انه يجب الخضوع لقاعدة سلوكية واحدة ، سواء كان الأمر متعلقا بمجموع للوجودات ، أو ببعض للوجودات المنتمية إلى نفس النوع فالمقصود بعمومية القيم ، أنه يجب أن نحافظ عليها بمعنى كلى ، فليس المقصود بالنفس مثلا هو نفس هذا أو ذاك وإنها المقصود النفس بصفة عامة ، وكذلك الدين بصفة عامة والنسل والمال كل ذلك بصفة العموم .

ولكن كل هذه العمومية هي من الجمود بحيث لا يمكن كسرها بأى حال من الأحوال ؟ في الحقيقة لا توجد قاعدة بهذه الصورة إلا إذا كانت صورية خالصة وبعيدة عن التجربة البشرية ، فلابد من وجود الاستثناء للقاعدة ، وهذا الاستثناء لا يخرج القاعدة عن طابع العموم ، وليس معنى تخلف الجزئي عن الكلي أن يكون ذلك سببا في جعل القاعدة جزئية أو أن يقضي عليها ، لأن مجموع الجزئيات لا يشكل قاعدة كلية تعارض هذا الكلي الثابت ، كما أن تعظف الجزئي قد يكون لحكمة يقتضيها الكلي ، وبذلك فلا يكون جزئيا لأنه لاحق بالكلي ، ومن هنا فإنه إذا ثبت أن هناك قاعدة كلية تتمثل في المحافظة على القيم الضرورية ، فلابد من المحافظة عليها بالنسبة إلى ما يقوم به الكل وهو المحافظة على القيم القواعد التي تحقق المصلحة المرسلة والتي تجعل عياة الناس تخضع لقانون واحد لاتفاوت فيه ولا اختلاف ، فعمومية القيم هنا إذا كانت تبين الاستثناء فهذا من أجل المحافظة على العموم لا من أجل هدمه .

وفى هذا يتفت الشاطبى مع أكثر علماء أصول الفقه الذين سبقوه والذين حددوا العمومية أو الاستثناء وفقا للمصلحة ، واستشهدوا بمثال الكذب كفعل فيه مفسدة عرمة ، إلا أنهم رأوا أن الكذب قد يباح من أحل منفعة أو دفع مضرة ، وبهذا أباحوا الكذب على الزوجة من أجل إصلاحها وحسن عشرتها ، وترجع أخلاقية الكذب فى هذه الحالة إلى أنه إذا تضمن مصلحة تربو على المفسدة أبيح الأقدام عليه تحسيلا لتلك المصلحة .

وكذلك يباح الكذب من أجل الإصلاح بين المتخاصمين ، وهذا أولى بالجواز لعموم مصلحته ، وكذلك القول فيمن يختبئ عنده معصوم من ظالم يريد قتله ، فالكذب في هذه الحالة أفضل من الصدق ، لوجوبه من أن مصلحة حفظ النفس أعظم من الصدق الذي لا ينفع ، وبالمثل إذا سأل ظالم عن وديعة عند مستودع يريد أخذها ، فهل يجب على المستودع أن يتمسك بقاعدة صورية فلا يكذب ويخون الأمانة ؟ أم يجب عليه أن يكذب ويحافظ على الأمانة ؟

من هنا نجد أن الكذب وهو فعل غير أخلاقى فى الظروف العادية قد أصبح واجبا بتغير تلك الظروف التى تحيط به ، وقد ارتبطت هذه الظروف بالمضرة الناجمة عن ذلك الفعل وتحويلها مقابل نتائج جديدة للفعل الأخلاق إلى مصلحة ضرورية وأصبح الصدق فى هذه الحالة مكروها .

وحتى فى الحالات التى تنهك فيها القاعدة الخلقية تحقيقا لمصلحة ذاتية فإن مقياس هذا الإنهاك هوكونه الوسيلة الوحيدة المتاحة أمام الإنسان لتحقيق واجب ما ، فإذا كانت الغاية لا تبرر الوسيلة بإطلاق فإن الغاية المخلقية وحدها هى التى تبرر الوسيلة شريطة أن تكون الغاية أسمى منزلة فى السلم الخلق من منزلة القاعدة التى يعد انتهاكها وسيلة ، فانتهاك قاعدة خلقية لا يكون مسوغا إلا إذا كان ذلك هو الوسيلة الوحيدة المتاحة لدفع ضرر أكيد أو تحقيق منفعة أعظم ومن هنا تكون المصلحة هى المعيار لحسم النزاع بين العموم والاستثناء ، كما تستخدم للاختيار الخلقى بين فعلين أحدهما لا أخلاقي عادة ، والآخر خلقي عادة ، مع اختيار الأول .

ومعنى هذا أن أخلاقية الفعل إنها تقرر فى ضوء المصالح والمضار التى تنجم عنه ، وليس بالنظر إلى الحكم المقبول عامة فى المجتمع ، وإذا كانت الأخلاقية حريصة على دفع أشكال معينة من الضرر من حيث المبدأ هو إثبات لواقعة صحة النفع من حيث المبدأ أيضا .

وبذلك نجد أن الفقهاء قد تجنبوا الصورية والتزمت عندما جعلوا القاعدة الكلية تقبل الاستثناء ، وبهذا تفادوا المآخذ التي وجهت إلى مذهب كانط يقول د . «بارودي » إن كانط لم يكن ليحق له أن يستخلص أخلاقا من نقد العقل العملي ولكن يحق له فقط أن ينتزع منه منطقا عاما للعمل . ومن ذلك ينشأ عنه وهمان :

فن جهة أنه ينسب إلى الحدث الأخلاقي بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة الطابع المطلق العام الضروري الذي لا يسمكن عزوه إلا إلى العقل الصوري.

ومن جهة أخرى يوحد دون أن يكون له الحق فى ذلك بين الأمر الذى هو مطلق ولكنه فارغ وبين الأمر المحدد للوجدان العام ، ويتعب نفسه فى إبراز أن هذه كذلك لا يمكن أن توجد بدون تناقص ، فهل يمكن أن يقال عنه فقط انه عن طريق امتداد ذاته ينعطف إلى أن يكبح جاح نفسه ويضع حدا لنموه ، على أنه لا يوجد كذب فى ذاته وإنها يكذب المرء لفائدة أو للإنسانية ، واذن فعلام يراد تطبيق امتحان التعميم ؟ أعلى قاعدة لا تكذب أم أعلى باعث كن انسانا؟ أم على حكمة ابحث عن فائدتك وإذا فلا يستطيع المرء أن يستخلص من الأمر واجباً خاصاً.

لقد اعتقد كانط أن أى استثناء من القاعدة كفيل بهدمها وعلى ذلك وقع فى الصورية الحاصة التى أبعدته عن واقع التجربة البشرية وتقدير العواطف النبيلة فإذا كانت القواعد الكلية حتى فى مجال العلوم الطبيعية تقبل الاستثناء فكيف يكون الحال والإنسان صاحب إرادة ومجموعة من عقل وعواطف ؟

إن الشاطبي عندما يقول بالاستثناء من العموم ليس معنى ذلك انه يقر الأحكام الأخلاقية الجزئية والنسبية ، ولكنه يرى أن الأخلاق لابد وأن تخضع لأحكام عامة وان كانت هناك أحكام جزئية إلا أن هذه لاتمثل حكما عاما ، ولذلك فالقاعدة الأساسية هي العموم ، وهي كذلك مطلقة وكلية وموضوعية فهي عامة من حيث تنطبق على جميع الكائنات العاقلة دون استثناء وهي موضوعية لأنها لا تخضع لارادة الفرد وهواه بل على الضد من ذلك يبجب أن تخالف الأغراض الذاتية لأن الأحكام المخلقية قد تأتي على وفق المصالح مطلقا سواء وافقت الأغراض أم خالفتها فالفرد إذا تصرف طبقا لمصلحته الشخصية فإنها يتصرف في هذه الحالة وفقا لقاعدة تقريبية ، وليس وفقا لبدأ ، لأنه يطبع المبادئ ويذعن لها سواء أكانت معززة لرغباته الشخصية أم لا ، ولهذا فإن الشاطبي عندما يقر المصلحة المرسلة غاية خلقية فإنه يقصد أن يضع مدأ كلماً وعاماً وشاملاً

#### سادساً: تعقيب:

لقد كانت السعادة \_ عند فلاسفة اليونان \_ غاية قصوى لحياة الإنسان ومعيارا لأحكامه التي يصدرها على الأفعال الإنسانية ، وقد ظلت هذه الفكرة طوال العصر الذهبي للإسلام تحتل مكان الصدارة في فكر الفلاسفة والصوفية ، فكانت السعادة تأملا عقليا ينهي باتصال الإنسان بالعقل الفعال عند الفلاسفة .

ثم كانت السعادة عند الصوفية مجاهدة النفس حتى تصفو مرآتها " ويرتفع عنها حجاب الحس ، فيكون الفيض أو الإلهام ، أو اتحاد الناسوت اللاهوت " أو حلول الخالق في المخلوق أو المجمع بين الحق والحلق

بهذا لانجد في تاريخ الفكر الإسلامي من نظر إلى المصلحة كفاية قصوى الأفعال الإنسان إلا علماء أصول الفقه

والمصلحة تختلف عن السعادة فى أن سعادة الصوفى أو الفليسوف ما هى إلا انسحاب من الحياة العامة ، والنظر إلى الوجود من خلال ذاته ، والاكتفاء بسعادة سلبية باطنية تقوم فى الفناء عن نفسه والبقاء بالله وحده ، وهذا الموقف يشبه موقف الرواقية من بعض الوجوه وذلك بوقفهم عند السعادة السلبية غاية قصوى لحباة الإنسان ، وفى القول بمجاهدة النفس بقمع الشهوات ووأد الرغبات وأمانة اللذات التماسا للهدوء الباطنى وراحة البال وطمأنينة النفس وكأن الانسحاب من الحياة العامة هو الهدف الأساسى والغاية من الأخلاقية .

أما المصلحة فهى تقصد مصلحة الإنسان فى هذه الحياة ، حقا انها فى جوهرها لا لله الحياة الآخرة ، وذلك يجعل الدين قيمة من القيم التى يبجب أن يحافظ عليها من أجل تحقيق مصلحة الإنسان ، ولكنها فى المقام الأول تجعل الأولوية للحياة الدنيا ، وهى كذالك تختلف عن السعادة فى الأخلاق المسيحية ، فالسعادة فى الأخلاق المسيحية من شأن الحياة الأخلاق المسيحية تنشد السعادة الأخروية فقط ولهذا أنقصت المسيحية من شأن الحياة الدنيا ، وليست السعادة فى الأخلاق المسيحية سعادة أخروية فحسب ولكنها أيضا سعادة فردية وآية ذلك أن المسيحية تتطلب من الفرد أولا وقبل كل شئ تحقيق خلاصة الخاص الشخصى ، قبل التفكير فى انقاذ نفوس الآخرين ، حقا إن المسيحية قد دعت الفرد إلى محبة القريب والاهتهام به والإحسان إليه فى هذه الحياة ولكنها لم تطلب إليه الفرد إلى محبة القريب والاهتهام به والإحسان إليه فى هذه الحياة ولكنها لم تطلب إليه الغيرية فى هذا العالم تصبح أنانية فيا يختص بالعالم الآخر .

وتختلف المصلحة كقيمة خلقية عن مذهب السعادة أيضا فى أن مذهب السعادة يأخذ مفهوم الخير الأقصى على أنه وحدة غايات البشر ولذلك فإن السعادة عندهم تصور عقلى لا يكاد يمت إلى التجربة البشرية بصلة ، وبذلك فإنه ليس ثمة شئ يمكن أن نطلق عليه اسم السعادة .

ولكن المصلحة لاتقوم على مثل هذه التصورات المجردة ، وإنها تتخذ من الواقع الضرورى الذى رأينا أنه فى حكم التجريبي الحسى ، مجالا لتحديد مفهوم المصلحة ، ويتفق الشاطبي مع فلاسفة الحياة الذين يرون أن القيم البيلوجية هي المصلحة الكبرى لكل حياة أخلاقية ، وهم يعدون الصحة والقوة والحيوية وشتى الدعامة الكبرى لكل حياة أخلاقية ، وهم يعدون الصحة والقوة والحيوية وشتى

ملذات الطبيعة البشرية قيما خلقية أساسية ، إلا أن الشاطبي وإن كان يقدر هذه القيسم إلا إنه يرى أنها لاتصلح أن تكون دعامة أساسية يقوم عليها علم الأخلاق بل لابد من أن تقترن بالقيم الأخرى التي تشمل الضروريات .

والأخلاق عند الشاطبي لاتهتم بقيم الإنسان الفرد فحسب ولكن جوهرها يقوم على أن يتقبل كل فاعل أخلاق مصالح الآخرين ، كما يتقبل مصالحه وأن يضع نفسه موضع الآخرين ، حقا ان علاقة الفرد بالمجتمع علاقة معقدة وقد تتضارب المصالح بين الفرد والجاعة ، أو بين الأفراد بعضهم والبعض الآخر فالتجربة تشهد بأنه لا يمكن للإنسان أن يحصل على ما حقق له نفعا دون أن يعود ذلك على الآخرين بالضرر و فعندما يكون هناك في الواقع تضارب حقيقي بين مجموع رغبات شخص ما ومجموع رغبات شخص ما ومجموع رغبات شخص أخر فإنه لن يكون ممكنا طالما حصرنا أنفسنا في الشخصين أن نرجح مصلحة أحد الطرفين على الآخر.

### ولكن الشاطبي يضع مبدأين لحل هذا التعارض :

الأول: جعل حق صاحب اليد والملك مقدم على حق من لايد له ولا ملك ، ولكن على صاحب اليد والملك أن لا يكون فى نيته الأضرار عند أخذ هذا الحق فإذا أخذ الإنسان بحقه فى نفع نفسه ودفع الضرر عنها فلا إشكال بشرط أن لا يتعارض فعله هذا مع قيمة من القيم الضرورية الأخرى .

الثانى : إسقاط الحظ ومعناه أن يؤثر غيره على نفسه وهنا تتغير العلاقة بحيث تصبح المنفعة موزعة على الأفراد بالتساوى أو قد يحتمل البعض الضرر فى سبيل تحقيق مصلحة الآخرين ، ولكن هناك شرطاً هو أن لا يخل إسقاط الحظ هذا بأصل من الأصول الكلية (الضروريات) وإلا أصبح إسقاط الحظ فعلا غير محمود خلقيا .

بهذا نجد أن القيم الخلقية (الضروريات) قد اتخذت كمعيار يمكن تحديد علاقة الفرد بالآخرين على وفقه كما سبق وأن اتخذت كمعيار لتحديد طبيعة الأفعال الخلقية وثبت أن هذا المعيار يتميز بخاصية العموم والكلية والموضوعية .

إن هذه القيم مستقرأة من واقع التجربة البشرية ولذلك فهى معبرة عن واقع الإنسان فى أسمى صوره فيما ينبغى أن يكون بالمعنى الواقعى ولكن الذى يعمل على عدم الالتزام بها هو تغلب النزعات والأهواء انفردية ولذلك فإن أهم ضمان لخيرية سلوك الفرد هو توافر النية الطيبة عده فى الفعل .

## النية والقيمة الاخلاقية

## أولاً: تمهيد:

هل ينبعى أن نعزو القيمة الأخلاقية إلى النية ؟ أم إلى نتائج العمل ؟ هذا السؤال كان هو المحور الأساسى فى المخلاف بين علماء الأخلاق فمنهم من عول على النية وربط القيمة الأخلاقية بنتائج العمل ولم يهتم بالنية مطلقاً.

وفى الحقيقة أنه ليس من السهل تقديم جواب مبسط لهذا السؤال لأن الفعل الأخلاقى لا يسمكن أن يكون نتيجة لنية طيبة بإطلاق ، كما لا يرتبط بنتائج الأفعال الطيبة بإطلاق .

وكان لابد للشاطبي من أن يحل هذا الاشكال ، لذلك ربط بين النية والقيم الأخلاقية ، وجعل من القيم معياراً لتحديد آثار الفعل الطيب ، أو النية الطيبة ، وهذه القضية هي المحور الأساسي الذي يدور حوله هذا الفصل .

#### ثانياً : إذن مامعني النية ؟ وهل يمكن تعريفها ؟

ليس من السهل تعريف النية بصفة عامة « لأن لها طبيعة مبهمة ليست بالفكر المحض « لأنه ربها يفكر الإنسان أن فى وسعه القيام بعمل ما من غير أن تكون هناك نية القيام به فعلا ، فإذا أضيفت النية إلى الفكر اجتزت مرحلة ثانية نحو التنفيذ والتحقيق ، غير أن النية من جهة أخرى ليست هى التنفيذ ، ما دام من الحجائز أن تبقى النية مجرد مشيئة ، وتظل موقفاً شعورياً لدى المر وحده ، وقد يستطيع الإنسان أن يراقب سلوك فرد ما وأن \_ يستنبط من هذا السلوك نوع النية إذا كانت خيرة أو شريرة ، ولكنه لا يستطيع أن يتعدى هذه المرحلة لأن النية تقع بين منزلة الفكر المحفن ، وبين منزلة العمل بالمعنى الدقيق ومصطلح النية يستخدم فى بعض الأحيان بمعان متعددة لكن الغرض يظهر فى الفعل أكثر من ظهوره فى النشاط الذهنى والنية بمعناها الميتافيزيقي لا تعنى شيئاً من الذى نهدف أن نربطه بالواقع فا هو الفعل الذى تظهر فيه النية أولا تظهر فيه ؟

قد ترتبط النية بالسبب فهى نوع خاص من السبب ، فنحن نقصد أن يقع الحدث بطريقة معينة واضحة حيث يسير فى سلسلة أحداث متتالية طبقاً لحدث خاص حيث يسير وفقاً لقاعدة أمرية ، بحيث يمكن ربط هذه السلسلة من الأحداث .

وإذا تأملنا قليلاً نـجد أن الفعل قد يعتمد على النية ، ولكننا فى أكثر الأحيان لا نفكر فى النية بقدر ما نفكر فى الظروف أو الأسباب التى ارتبط بها الفعل ، ولذلك فإننا نفهم معنى النية عندما نربط بينها وبين القيم الخمس الضرورية فعندما نـحافظ على قيمة من هذه القيم فلا بد من أن تسبقها نية تتمثل فى كيفية المحافظة على هذه القيمة .

وعلماء أصول الفقه يعتبرون ارتباط النية بالفعل قاعدة عامة ، ولكن عموميتها ليست عمومية صورية وإنها هي عمومية تجريبية أى تقبل الاستثناء من أجل المحافظة على هذه العمومية من أجل ارتباطها بالواقع الإنساني ، فهناك مثلاً أفعال يبدى ظاهرها صورة تختلف عافى باطنها مثل حالة الإكراه فإذاكان ولا بد من الاستمساك بالقاعدة التي تحتم ارتباط النية بالفعل فما هو موقف المكره ؟

والفقهاء فرقوا بيـن الفعل المقصود به المحافظة على العبادات والفعل المقصود به المحافظة على العادات ، فنى الأولى يقول الفقهاء إن النية ليست مشروطة فيها بإطلاق (١) أما الأخرى فقد قالوا انها لاتحتاج إلى نية وإنما مجرد وقوعها كاف.

وهناك من الأفعال ما لايمكن معرفة اتجاه النية فيها مثل التأمل والفكر للبحث في وجود الله تعالى ، أو إثبات العقائد بطريقة تأملية .

من هنا لا يمكن تعريف النية تعريفاً لفظياً ولا يمكن الحكم على طبيعتها إلا من خلال سلوك إنسان حرفى أن يفعل أو أن يترك فهنا يصح ارتباط النية بالعمل . فلو فرضنا العمل مع عدم الاختبار كالملجأ والنائم والمجنون وما أشبه ذلك فإن هؤلاء بخرجون عن دائرة الأخلاق ، ولا يتعلق فعلهم بقصد ، لأن الأخلاق سلوك صادر عن إنسان له حرية واختيار ، وفى ذلك ترتبط النية بالفعل وتصبح مطلقة فى كل الأعمال ، وتصبح حالات الإكراه والهزل نازلة على وفق المبدأ السابق .

وهنا نبجد أن النية قد تكون ملازمة للفعل وقد لا تكون ملازمة له كما في حالة الهازل لأنه لم يقصد ما هزل به ، كما أن هناك كثيراً من الأفعال العادية لا تبحتاج إلى نية ، ولهذا رأى الشاطبي أن هناك أفعالاً قد أقرتها الأخلاق ويبجب الامتثال لها فني هذه الحالمة يكون الفعل مرتبطاً بالنية الأسمى وهي نية الامتثال للأمر المخلق ، ومذلك ترتبط النية بالفعل في كل الأحوال (١) .

## ثالثاً : معيار الحكم على النية :

لكى نميز بين النية الطيبة والنية السيئة فلا بد من معيار تجريبى يمكن من خلاله الحكم على نوعية النية ، ولذلك ربط الشاطبى بين النية وبين القيم الخمس الضرورية ، ورأى أن النية الطيبة تتحقق إذا كان قصد الإنسان في العمل موافقاً

 <sup>(</sup>١) ولذلك الزموا الهازل العتق والندر والنكاح والطلاق والرجعة والمعروف أن الهازل من حيث هو هازل
 لاقصد له في إيقاع ماهزل به ، فهنا نجد أن الفعل لا علاقة له بالنية مطلقاً.

 <sup>(</sup>٢) يحاول الشاطبي أن يتوافى مع الحديث النبوى «إنما الأعمال بالنبات» والذي يربط من السة والفعل
 باطلاق.

لمقاصد الأخلاقية من المحافظة على الضروريات والحاجيات والتحسينات ، فإذا إتـحد القصدان تـحققت النية الطيبة وإذا لم يتحدا كانت خلاف ذلك أى نية سيئة .

وليست الموافقة أو المخالفة فى الأفعال فقط وإنها تقع أيضاً فى النيات ، فنية الإنسان يجب أن لاتخالف مقاصد الأخلاقية ، لأن الإنسان إنها كلف بالأعمال المقصود بها المحافظة على هذه القيم ، ويجب عليه امتثال الأوامر التى تأمر بها فإذا قصد قصدا مخالفاً تحولت النية إلى وسيلة للمقصد وليست نية ، لأنه قصد شيئاً آخر جعل من الفعل أو الترك وسيلة والقاصد لغير ما قصدته الأخلاقية إنسان مستهزىء بالقيم التى هى موضوعة على الجد والاستهزاء بها هو عينه سوء النية .

ويترتب على ذلك أنه لا يجوز لأحد أن يزيد أو ينقص من هذه القيم الخمس الأنه سوف يكون مناقضاً للأخلاقية طالما أن هذه القيم قد وضعت من أجل المصلحة ورد المفسدة ومن هنا فإن من قصد المحافظة على هذه القيم فقد قصد وجه المصلحة ومن الضرورى أن تتحقق ، وان قصد غير ذلك فقد أهمل الأخلاقية ، وفوت مصلحة منشودة .

وهناك عدة صور لارتباط النية بالقيم الضرورية :

الأولى : قد تكون الموافقة والمخالفة للفعل والترك فإن كان العمل موافقاً وقصد الإنسان موافقاً فلا إشكال في صحة هذا العمل إذا كان مقصوداً به نية الامتثال .

الثانية : أن يكون الفعل مخالفاً والنية مخالفة ، وهذا يدخل في سوء النية .

الثالثة: أن يكون الفعل أو الترك موافقاً ، وفى نبته المخالفة ، وبالرغم من أن نيته هنا لم تتجه إلى موافقة إلا أن فعله لا يمكن وصفه بأنه غير أخلاقى ، وان كانت نيته توصف بأنها غير أخلاقية ، وذلك لأن الفعل لم تسبب عنه أية مفسلة ، وهنا يهمل الشاطبي النية ويعول على الفعل ، لأن الفعل إذا كان قد وقع على موافقة الأخلاقية فلا أهمية للنية طالما هو موافق للأخلاقية ولم تترتب عليه مفسدة ولا فاتت به مصلحة ، وكل ما فعله هو أنه إنتهك حرمة الأمر والنهى وإن خالف الأخلاقية في مجرد النية فإن الفعل أخلاقي من جهة العمل .

ولكن ليس معنى ذلك أن كل ما لا يؤدى إلى مفسدة فعل مباح أخلاقياً كما إذا شرب الإنسان الخمر فلم يذهب عقله أو زنا فلم يتخلق ماؤه فى الرحم بعزل أو غيره لأن المتوقع من ذلك غير موجود والفاعل قد تعاطى السبب الذى تنشأ عنه المفسدة أو تفوت به المصلحة ، إذن فالنية ترتبط بالسبب لا بالمسبب ، فإذا ارتبطت النية بالسبب فالفعل يحكم به أخلاقياً ولا غيره يكون السبب انتج أم لا.

الرابعة : إذا كان الفعل أو الترك موافقاً وهو عالم بالموافقة ومع ذلك قصد المخالفة ، فهذا العامل قد حول الموضوعات الأخلاقية التي هي مقاصد حولها إلى وسائل لأمور أخرى ، ويدخل تحت هذا الباب النفاق والرياء والحيل وكل هذه أفعال لا أخلاقية .

وعلى العكس من ذلك إذا كان الفعل أو الترك مخالفاً وفى نيته الموافقة ، فإذا كان يعلم بالمخالفة ، فهذا يسمى مبتدعاً ، وفى أغلب الأحيان يكون هذا الفاعل متأولاً وإذا كان العمل المخالف مع الجهل بالمخالفة ، فإذا كان القصد موافقاً وليس فيه ضرر من هذا الوجه ، فالعمل إذا كان مخالفاً فالأعال بالنيات ونية هذا العامل الموافقة لكن الجهل أوقعه فى المخالفة .

فأى الجانبين يمكن أن يرجع على الآخر؟ ان كلا الجانبين يعارض كلا منها الآخر فى نفسه ويعارضه فى الترجيح فلو رجحنا أحدهما على الآخر عارضه وجه مرجع فى الآخر فيتعارضان أيضاً .

ولذلك فإن هذا الأمر يبدو غامضاً ، ويمكن توضيحه بأننا إذا رجحنا جهة القصد الموافق على أن العامل قاصد فقط الاستثال ولم ينتهك حرمة الأمر والنهى بذلك القصد ، وجدنا أن قصد الموافقة مقيد بامتثال الأمر الخلق لا بمخالفته ، وهنا يبدو أن قصد الإنسان لم يجد محلاً ، وأصبح الفعل كالعبث .

وعلى ذلك مال فريق من الأصوليين إلى القول بأن نية الإنسان قد تخالف المقصد الأخلاق ويكون الفعل خلقياً ، ومال فريق آخر إلى أن مخالفة النية للمقصد الأخلاق فيه فساد للأخلاق وتوسط فريق فأخذ بالطرفين ولكن بشرط أن يعمل مقتضى الفعل فى وجه آخر .

بهذا يمينز الشاطبي بين النية الخارجية والنية الداخلية فالنية الخارجية هي التي تعمل على المحافظة على ترتيب الضروريات والنية الداخلية هي التي تتفق وامىثال الأمر الحلق كما أنه يميز بين الأفعال التي تصدر نتيجة وعي والأفعال التي تصدر دون وعي مثل الأفعال التي تصدر عن المكره والنائم والمجنون.

ويربط الشاطبي بين النية وللسئولية ، ويرى أن النية مرتبطة بالأفعال الخلقية فإذا لم تتعلق بفعل ما على الإطلاق أصبح الفعل عبثاً ، وهنا نـجد أنه قد استخدم النية والإرادة والقصد بمعنى واحد ، متى كان ارتباطهم بالفعل ارتباطاً ضرورياً سواء كان في هذا الفعل مقصوداً به المحافظة على القيدم الدينية أو القيدم الدنيوية .

وعلى أساس النية أصبح فى الإمكان التفرقة بين الفعل الذى هو عادة ، والفعل الذى هو عبادة ، والفعل الذى هو عبادة ، ففي العبادات أمكن التسمييز بين الواجب والمندوب والمباح والمكروه والمحرم والصحيح والفاسد على أساس النية ، فالعمل الواحد قد يكون ذا وجهين والنية هى التي تحدد طبيعته .

وهنا يبدو أن الشاطبي قد وقع في الدور المنطقى عندما جعل الفعل هو الذي يحدد طبيعة النية ، ثم عاد واتخذ من النية معياراً لتحديد الأفعال وتسمييز بعضها عن البعض الآخر .

ولكن إذا أعركنا أن الشاطبي لم يكن يهمه الاتساق الصورى في بحثه لأنه قد اعتمد على منهج الاستقراء المعنوى ، نجد أنه لا قيمة لهذا الدور المنطق طالما أن معنى النية قد تمحدد من واقع السلوك الإنساني ، وكذلك حدد الفعل من واقع النية المعبرة عن هذا السلوك ، فهو قد استقرى واقع الإنسان واتمخذ من القيم الضرورية معياراً لتحديد معنى النية وكذلك تمحديد معنى الفعل ، ولذلك فلا ممجال عنده للقول بأفكار صورية ، ومن الصعب تمييز الأفعال دون الارتداد إلى النية .

وهذا ما فعله الفيلسوف الألمانى «كانط » إن لم يستطع أن يتحدث عن النية إلا عندما ربطها بالأفعال فتساءل عن الشيء الطيب أخلاقياً » وبين أنه يختلف عن الشيء الطيب من الناحية الواقعية ، وفسر ذلك بأن في وسع الإنسان الإفادة من ذكائه

ونبوغه وشرفه وثروته وسائر استعداداته فيوجهها أما إلى الحير أو إلى الشر ، فهذه الأمور كلها لا تكون خيراً من الناحية الأخلاقية إلا إذا له أضفناها إلى شيء آخر ، هو إضافتها إلى الإثرادة ، والإرادة هي التي تحرص على أن تفيد منها على وجه أخلاق صَحيح إذا فقدت الإرادة الطبية فإن جميع الأعال والأفعال تفقد قيمتها الأخلاقية أصلاً ، والإرادة الطبية عند كانط هي التي تتمثل في الامتثال للقانون الأخلاقي المطلق ، فهي لا تتحقق إلا عندما تتصارع الأهواء مع القانون الأخلاق .

فكانط رغم محاولته القيمة لتوضيح معنى النية الطيبة إلا أنه ربطها بفكرة صورية هي فكرة قانون أخلاق مطلق يتخطى الزمان والمكان ، أما الشاطبي فقد ربطها بفكرة تجريبية واقعية بحيث أصبح من السهل اتخاذها معياراً لتوضيح الأفعال بعد أن ثبت وضوحها عن طريق ارتباطها بالقيم الضرورية .

### رابعاً: النية وعلاقتها بالامتثال:

لقد رأينا أن النية لا تظهر إلا فى فعل خارجى ، وقد جعل الشاطبى من القيم الخمس الضرورية معياراً يمكن من خلاله الحكم على نية الفاعل بأنها صالحة أو طالحة ، وبذلك يصير قصد الإنسان فى العمل موافقاً أو مخالفاً لمقاصد الأخلاقية ، فإذا كانت المصلحة هى المقصد الأساسى للأخلاق فإنه يبجب أن يخضع الفاعل الأخلاق إلى هده القواعد التي تعمل على الحفاظ على هذا المقصد وعلى ذلك فمن الواجب على الإنسان أن يعمل من أجل المحافظة على هذه القيم وأن يتجه إليها ، طالما ثبت أن وجه المصلحة فيها ، وقد يمكنه إدراك أوجه المصلحة في ثلاث صور .

الأولى: أن يعمل ما يوافق مقصد هذه القيم بقدر ما فهم من مشروعيها. الثانية: أن يقصد بها ما عسى أن يكون مقصدها ، وهذه درجة أرقى من سابقها لأن الذى يعمل وهو يعلم أن هذا الأمر شرع لمصلحة كذا ، فقد يعمل وفى نيته قصد المصلحة ، ولكنه غافل عن امتثال الأمر ، فهو هنا ربها يكون عمله طبقاً لهوى أو رغبة ذاتية ولا يكون عملاً أخلاقياً.

الثالثة : أن يكون فى نيته مجرد امتثال الأمر سواء فهم قصد المصلحة أم لم يفهم فهذا أكمل وأسلم لأنه نصب نفسه منفذاً للأمر ، وفى نفس الوقت يعد مقراً بأن هذه القيم هى التى تمثل مصلحته وهى التى تقتضيها الأخلاقية .

وهنا نجد أن الشاطبي قد جعل لنية امتثال الأمر ، الصدارة بحيث يحب التنفيذ دون مناقشة . وفي هذا تزمت يشبه تزمت كانط الذي جعل للأوامر الأخلاقية السلطة المطلقة وحصر النية في احترام الواجب لأنه واجب ولكن الشاطبي يستدرك هذا الموقف المتزمت . ويرى أن الامتثال ليس من أجل احترام القانون الأخلاقي فحسب وإنها من أجل القانون الأخلاقي الذي يهدف إلى المصلحة .

## خامساً: سوء النية (الحيل) وارتباطها بالقيم المخلقية:

النية إذا وافقت مقاصد الأخلاقية فى المحافظة على القيم الضرورية تعد نية طيبة ، وإذا خالفتها تعد نية سيئة ، وبين هذين النوعين من النوايا يوجد نوع ثالث ليس من الوضوح بحيث يمكن الحكم عليه بأنه نية طيبة أو سيئة ، هذا النوع لم يعرف فى تاريخ الفكر الفلسفى على الإطلاق ، وإنها وجد فى علم أصول الفقه وقد أطلق عليه الفقهاء اسم الحيل فما هو معنى التحيل إذن ؟

الحيلة اسم من الاحتيال وهو من « الواو » وكذا الحيل والحول يقال لاحيل ولا قوة لغة في ما أحوله ، ولا قوة لغة في ما أحوله ، ويقال ما له حيلة ولا محالة ولا محالة ولا إحتيال ولا محال بمعنى واحد .

فالمعنى اللغوى يظهر أنها وسيلة تستخدم فى حالة الضعف ، لكى يكون بها صاحبها فى موقف أقوى . أى أنها وسيلة للانتقال من الضعف إلى القوة .

أما فى علم أصول الفقه ، فإن التحيل معناه قلب الأفعال ، الحق باطلاً ، والباطل حقاً ، وقد يكون فى التحيل نوع ما من الذكاء والفطنة حتى يوهم بفعله هذا أن يتوافق مع العقل فى الظاهر بصورة ما وهذا التعريف قد يكون أقرب إلى معنى سوء النية ، ويعرف ابن « القيم » التحيل بتعريف أوضح وأكثر تفصيلاً من هذا التعريف السابق فيقول : « التحيل هو نوع من التصرف يتحول به فاعله من حال إلى حال ثم صارت تستعمل عرفاً فى سلوك الطرق الخفية التي توصل إلى الغرض المقصود ، صارت تستعمل عرفاً فى سلوك الطرق الخفية التي توصل إلى الغرض المقصود ، بحيث لا يعرف ذلك إلا بذكاء وفطنة ، وأخص من هذا المعنى إذا استعملت فى التوصيل إلى الغرض المنوع منه أخلاقياً ، وهذا هو الغالم فى الاستعال فيقال فلان التوصيل إلى الغرض المنوع منه أخلاقياً ، وهذا هو الغالم فى الاستعال فيقال فلان

وبذلك أصبحت الحيلة تعرف مقترنة بالأفعال الأنعلاقية أكثر من وجودها منفصلة وقائمة بذاتها ، فتصبح هي القصد إلى سقوط الواجب أو حل الحرام بفعل لم يقصد به ما فعل ذلك الفعل له أو ما شرع له ، فهو يريد تقية الأحكام الأخلاقية بأسباب لم يقصد بها وما جعلت تلك الأسباب له ، لأن الأخلاقية تقتفي تحريم أشياء وإيحاب أشياء اما مطلقاً من غير قيد ولا ترتيب سبب ، أو مرتبة على أسباب ، فإذا تسبب الإنسان في إسقاط ذلك الوجوب عن نفسه أو في إباحة ذلك المحرم عليه بوجه من وجوه التسبب حتى يصير ذلك الواجب غير واجب في الظاهر أو المحرم حلالاً في الظاهر أيضاً فهذا التسبب يسمى حيلة وتحيلاً .

ولكى يتحيل الإنسان على إسقاط حكم أو قلبه إلى حكم آخر فإنه يستخدم واسطة ، قد تكون هذه الواسطة معنوية ، أو قد تكون مادية فلا ينقلب الحكم إلا مع تلك الواسطة ، مع علمه بأن هذه الواسطة لم تشرع لهذا الحكم فكان التحيل يشتمل على مقدمتين :

الأولى: قلب أحكام الأفعال بعضها إلى بعض في ظاهر الأمر

الثانية : جعل الأفعال المقصود بها فى الأمور الأخلاقية معانى ، جعلها وسائل لقلب تلك الأحكام .

هذه التعريفات تبين أن التحيل قريب من سوء النية وبعيد عن الأخلاقية ، ولكن هناك فريقاً من الفقهاء مال إلى إقرارها وجوازها وذلك فى حالة ما إذا كان الإنسان يحاول التخلى من مأشم أى يخرج من الحرام إلى الحلال ، ويرون أن هذا ليس فيه خروج على مبادىء الأخلاق وهذا مثل يضربه الخصاف من الفقه الإسلامي لكى يؤيد به حجته فيقول : « أرأيت ان اشترى رجلاً بالمال الذى معه وقت الحج أو قبل الزكاة جارية فأعتقها وتزوجها ، وفي نيته الفرار من وجوب الحيج ، أو من وجوب الزكاة ، فهل يجوز الشراء والعتق والنكاح ؟ فإن جاز ذلك فكيف تحب عليه الزكاة والحج ، وقد صار ملتحفاً تحل له الصدقة أو يبطل ذلك كله ، فإن زعم إنسان أن ذلك يبطل ، فقد أحل الله البيع وحرم الربا وأمر بالعتق وأحل النكاح ، وهو قد أتى في هذا الشراء والعتق والنكاح الأمر على وجهه وبالوجه الذي أحله الله لغيره ، فكيف في هذا الشراء والعتق والنكاح الأمر على وجهه وبالوجه الذي أحله الله لغيره ، فكيف لا يجوز له ما يجوز لغيره ؟ أكل ذلك لأنه نوى نية لا تنبغى له ؟

وقد أفرد الخصاف المحطوط بأكمله لإثبات رأيه هذا بحجج عقلية ، ونقليه والفكرة الرئيسية التى يريد إثباتها هي أنه لاعلاقة بين الفعل والنية ومخالفة النية أمر لاقيمة له من الناحية الأخلاقية .

ولا شك أن هذا الرأى يقف على طرفى نقيض مع بعض الفقهاء وكثير من الصوفية والأخلاقيين الذين لم يعيروا أى اهتمام للأقعال من حيث ظاهرها وإنها عولوا على النية واتجهوا نحو الباطن ، وقد كان هذا رأى الغزالى إذ رأى أن اللغة يمكن تأويلها وإخراجها عن الغرض الأصلى ولكن حكم الضمير فى هذا هو الأهم « فالأثم ما حاك فى الصدر » وهذا هو الأقرب إلى الإخلاص فى العمل بصرف النظر عن ظاهر الفعل .

من هناكان علينا أن نطرح السؤال الآتى : هل الأخلاقية تعتمد على الظاهر أم على الباطن؟ أو بمعنى آخر هل ترتبط الأفعال الأخلاقية بالباعث أم بالدافع؟

إن القول ببواعث أو دوافع قول مبهم فقد يختلف الباعث والدافع ولا يمكن اتبخاذه أن نتبين حقيقة الفعل الخلقى ، من هنا يجب أن يكون هناك معيار يمكن اتبخاذه للحكم على نوعية هذا الباعث أو ذلك الدافع ، وقد اتبخذ الشاطبي من القيسم الضرورية معياراً لذلك فيقول : « إذا كانت الأحكام الأخلاقية مقصوداً بها مصلحة الإنسان فلا بد أن يكون العمل موافقاً لهذا الحكم ، لأننا عرفنا أن مقاصد الإنسان تتوافق مع مقاصد الأخلاقية ، فإذا كان الأمر في ظاهره وباطنه متوافقاً مع الأخلاقية فلا اشكال ، ولكن إذا كان الظاهر موافقاً والأخلاق مخالفة فالفعل غير صحيح لأن الأفعال الأخلاقية ليست مقصودة لأنفسها وإنها قصد بها أمور أخرى هي معانيها ، وهي المصالح التي شرعت لأجلها ، فالذي عمل من ذلك على غير هذا الموضع فليس على وضع الأخلاق .

فالقيم الخمس إذا أخذت معياراً وروعى فيها وجه مصلحة من جانب والحيلة من جانب آخر نجد أنها تميز ما يحب وما لا يجب من الأفعال والأحكام الأخلاقية تشتمل على مصلحة كلية فى الجملة ، وعلى مصلحة جزئية فى كل مسألة على ١٧٤

المخصوص (١) فأما الكلية فهى أن يكون كل إنسان داخلاً تمحت قانون معين من القوانين الأخلاقية فى كل حركاته وأقواله واعتقاداته ، فلا يكون كالبهيمة المسبية تعمل بهواها بل لا بد من أن يرتاض بلجام الأخلاقية ، فإذا خلع ريقة التقوى ، وتهادى فى متابعة هوى نفسه فقد نقض القانون الأخلاقي وأكبر ضابط للأخلاقية هو الضمير الذى لا يستيقظ إلا إذا خالف الإنسان هواه ، وتحكيم الضمير هو ما يسمى فى الدين بالتقوى وهى التى يحب أن تصاحب كل فعل يقوم به الإنسان ولذلك أكد عليها الشارع وجعلها خير زاد يتزود به المؤمن .

من هنا يمكن أن نميز نوعين من الحيل:

الأول : هو ما هدم أصلاً من الأصول الأخلاقية ، أو ناقض مصلحة مقصودة أى أصبح مخالفاً للمقصود من المحافظة على القيم الضرورية ، وهذا النوع مرفوض تهاماً لأنه يتبع الهوى الشخصى ويخالف القانون الأخلاق .

الثانى : هو ما لا يبهدم أصلاً أخلاقياً ، ولا يناقض أى قيمة من القيم الخمس الضرورية وهذا النوع مقبول بإطلاق .

بهذا نسجد أن هناك حيلاً مرفوضة بإطلاق وذلك لتعارضها مع القواعد الأخلاقية وحيلاً مباحة بإطلاق لأنها لاتتعارض مع أصل أخلاق .

فإذا لم تكن تابعة للنوع الأول ولا الثانى فهذه هى التى تثير الاختلاف والجدل وحسمها يتوقف على دور الفرد الذي يجب عليه أن يعمل دائمًا على تـحكيم الضمير

<sup>(</sup>۱) فعلى سبيل المثال النطق بالشهادتين والصلاة وغيرها من العبادات قد شرعت للمحافظة على الله وهدا لايتأتى إلا عندما يطابق القلب أعال الجوارح • فن فعلها قاصداً أن ينال من ورائها نفماً فهذا العمل ليس من الأحلاق في شيء ، لأن المصلحة التي شرع لأجلها لم تحصل ، بل ما وقع هو ضد المصلحة المقصودة وكذلك الأمر في الزكاة فإن المقصود من مشروعيتها رمع رزبلة الشيح ومصلحة أرفاق المساكين وإحياء النموس المعرضة للتلف فن تحايل للتمرب من دلك بأن وهب أمواله آخر الحول هرباً من وجوب الزكاة ثم استوهبه في العام التالى فهذا عمل لا أخلاقي لأنه يرفع المصلحة المقصودة من شرعية ذلك الفعل ، وهنا نجد أن الواسطة لاتنفق والغرض المستخدمة فيه لأن الهبة في نفسها مشروعة ، ولكن هناك فرق بين الهبة في النحيل والمبة الحقيقية ، فالهبة الحقيقية ليس لواهبها أن يستردها من الموهوب .

وقد وضع الشاطبي معياراً تجريبياً يمكن من خلاله الفصل بين الحيل المشروعة والحيل المرفوضة ، وهنا نجد أنه قد لا يعير اهتهاماً لارتباط النية بالفعل (١) فإذا كانت النية شيئاً داخلياً لا يمكن الحكم عليه فإنها سوف تظهر في الأفعال الخارجية التي يمكن عن طريقها الحكم عليها ، وهو في هذا متسق مع مبدئه وهو جعل القيسم المخمس قواعد وأصولاً للأخلاقية ومعياراً للسلوك .

ولم يكن الشاطبي هو أول من وضع معياراً للسلوك ولكن سبقه في ذلك ابن القيم الذي جعل من المصلحة معياراً يمكن به تمييز الحيلة الفاسدة والحيلة المشروعة ، فرأى أن هناك حيلاً عرمة ، مقصوداً بها عرم ، كالتحايل على قتل النفس بالتظاهر فالحيلة حرام في نفسها لأن الصيد حرام وقصد بها محرم وهو قتل النفس المعصومة ، كما أن هناك حيلاً مباحة في نفسها ولكن قصد بها محرم فتصير حراماً ، كالسفر لقطع الطريق أو قتل النفس المعصومة .

وهناك حيل موضوعة للإفضاء إلى مشروع ، ولكن يتخذها الفاعل سبيلاً إلى المحرم وأخيراً الطريق المحرم فى نفسه يقصد به أخذ حتى أو دفع باطل ، كأن يكون له على رجل دين جحده ولا بينة عليه فيقيم شاهدى زور يشهدان به ، فهنا يأثم على الوسيلة دون النية .

وهكذا نجد أن الحيلة كما تكون لا أخلاقية فى ذاتها ، فهى كذلك لا أخلاقية إذا كانت موصلة إلى فعل لا أخلاق ، سواء كانت حراماً فى ذاتها أم مباحة ، كما تحرم الحيل اللاأخلاقية الموصلة إلى الحق ، ولكن تحريمها فى هذه الحالة هو تحريم الوسائل لا تحريم المقاصد .

أما الحيل المباحة فهى الحيل المشروعة التى تفضى إلى أمور أخلاقية وفي هذه الحالة تكون مثل السبب المؤدى إلى مسبب مشروع وذلك مثل التحايل على جلب منفعة أو دفع مضرة كالتخلص من الأعداء والاستيلاء على أموالهم وهزيمتهم في الحروب.

 <sup>(</sup>١) رأى الشاطبي أن ربط النية بالامتثال أقوى من ربطها بالمعل وذلك لكى يزيل التعارض بين من يربط النية بالمعل مطلقاً وبهن من لايهتم بربط النية بالفعل .

من كل ذلك نستخلص أن علماء أصول الفقه قد اهتموا بالنية بدون استثناء وفضل الشاطبي أنه حسم المخلاف بين المقرين بمبدأ الحيل وبين الرافضين له على أساس تجريبي ، وأصبح الفرق واضحاً بين ما يسمى بالحيل وما يسمى بسوء النية ، لأن سوء النية مرفوض من كل الأصولين وأما الحيل فقد وضعت لها الضوابط والمعايير لكى يتميز منها الخبيث من الطيب.

وهذه المشكلة لم تعرف فى الغرب إلا عندما أثارها ماكيافيلى (١٤٦٧ ـ المحكام ١٤٦٧) فى رسالة الأمير (١) فقد أباح هذا الفصل اللاأخلاق فى سلوك الحكام ورأى ـ أن الحاكم يمهلك إذا كان خيراً دائماً ، ولذلك يمجب أن يكون ماكراً مكر الذئب ، ضارياً ضراوة الأمد ، وإذا حافظ الأمير على العهد يمجب أن يمحافظ عليه حين يعود ذلك عليه بالفائدة ليس إلا ، فالأمير يمجب عند الاقتضاء أن يكون غادراً .

بيد أنه من الضرورى أن يكون قادرا على أن يجيد اخفاء هذه الشخصية وأن يكون دعيا كبيرا أو مراثيا عظيما " فالناس يصلون فى البساطة والاستعداد للرضوخ للضرورات الحاضرة إلى الحد الذي يجعل ذلك الذي يخدع يجد دائما أولئك الذين يتركون أنفسهم يخدعون " ويضرب مثالا بالإسكندر السادس ويرى أنه لم يفعل شيئا الا أن يخدع الناس ، ولم يخطر له أن يفعل شيئا آخر ، ولم يكن هناك من هو أقدر منه على اعطاء التأكيدات وتأييد الاشياء بأغلظ الاهانات ، ولم يكن أحد يرعى ذلك أكثر منه ، ومع ذلك فقد لجع فى خداعاته إذا كان يعرف معرفة طيبة هذا الجانب من الأمور ومن ثم فليس يلزم أن تكون له كل الصفات المشار إليها (الفضائل المتعارف عليها) ولكن من اللازم جداله أن يتظاهر بأنه يتصف بها .

<sup>(</sup>١) يشبه ماكيافيلي علماء أصول الفقه من الأحناف في انهما أول من آثار المشكلة . فالأحناف عندما أقروا الحيل مبدأ وأهملوا النية قام غيرهم من الفقهاء والصوفية لكي يردوا عليهم هذا القول وقد كان دور الشاطبي هو الفصل بين المتنازعين وهكذا ماكيافيلي آثار المشكلة في عصر النهضة وقام حولها جدال وحلاف بين مفكرى العصر الحديث .

ويستطرد قائلا ان الأمير ينبغى أن يبدو فوق كل شيئ متدينا ، وبهذا تكون السلطة لاولئك الذين لديهم البراعة للاستيلاء عليها بائتنافس الحر.

وفى رأى ما كيافيلى أن السياسة لا تهتم إلا بالوسائل فلا جدوى من السعى إلى هدف سياسى بطرائق مقضى عليها بالفشل ، فإذا اعتقدنا بأن الغايات خيرة فيجب أن نختار الوسائل الملائمة لتحقيقها فالنجاح يعلى تحقيق غرضك أيا كان ذلك الغرض ، فإذا كان ثمة علم للنجاح فيمكن أن يدرس من نجاحات الأشرار كما يدرس فى نجاحات الأخيار على حد سواء ، بل يمكن أن يدرس على نحو أفضل فى الحالة الأولى ، ما دامت أمثلة الآئمين الناجحين أكثر عددا من أمثلة القديسين الناجحين ولكن العلم متى أقيم كان مفيدا للقديس كما هو مفيد للآئم ، وذلك لأن القديس إذا تعلق بالسياسة فيجب أن يروم تحقيق النجاح تهاما كما يفعل الآئم ، فالمسألة فى النهاية هى مسألة سلطة من هذا النوع أو ذاك هذه الحقيقة الواضحة تحفيها شعارات من قبيل « سينتصر الحق » نصر الشر قصير العمر » فإذا انتصر الجانب الذى تظنه حقا فما هذا إلا لأن له سلطة أعلى » .

ان هذه الأخلاق التي نادى بها ماكيا فيلي لا يقدر لها النجاح الاعندما يكون الناس في حالة من الفوضي وكل منهم تسيطر عليه المصالح الذاتية وحدها ، ويفعل الإنسان أي شئ طالما أنه يعود عليه بالنفع الذاتي ، أو حتى عندما يعتقد ذلك .

ومع ذلك فهؤلاء الناس لا يستطيعون أن يجهروا بسوء النية والخداع وإنها يحاولون دائما أن يرتدوا ثوب الفضيلة ، وهذه الفكرة لا تشبه الحيل التى تحدثنا عنها إلا فى الجانب الذى يظهر المتحيل فيه فى صورة المنافق ، وهذه الأخلاق مرفوضة بإجاع الفقهاء كما أن هناك أيضا وجه اختلاف بين الفقهاء و « ماكيافيلى » وهو أنهم يقيمون الأخلاق على اعتبار النية الطيبة أو الفعل الذى يحقق نتائج طيبة لا للحاكم وحده وإنها لكل أفراد المجتمع بل وللإنسانية كلها ، ومن هنا ارتبطت النية بالفعل بصورة عامة وأصبح عدم ارتباطها بالفعل استثناء من القاعدة ومع ذلك فهذا الاستثناء يدخضع لقاعدة وهى عدم الاخلال بأى قيمة من القيم الخمس الضرورية والتي هى القواعد الأساسية لقيام الأخلاقية .

أما ماكيافيلي فقد جعل من سوء النية قاعدة سلوكية لتحقيق أغراض ذاتية لفرد واحد يقوم بخداع الآخرين من أجل بقائه في السلطة وسيطرته على الحكم.

### سادساً: الأخلاق بين المقاصد والنتائج:

للنية أو المقصد دور كبير فى تحديد طبيعة الفعل الحلق ، كما أن النتائج أيضا لا يمكن اهمال دورها من حيث تنشيط الفعل المخلق ودفعه إلى الأمام ، ولكن الصوفية اختلفوا مع الفقهاء وانقسم كل منهم فى اتجاه ، فعول الصوفية على النية واعتنى الفقهاء بنتائج الأفعال وعلى ذلك اعتبر صوفية الإسلام القلب مناط التكليف ، والنية والقصد مدار النجاة ، ولا قيمة للعمل الظاهر دون أن يؤيده قصد نفسى مخلص ، وقد ذهب الحسن البصرى إلى أن المعول الأول فى كل الأعال المطالب بها الشخص ليس هو ما يؤديه من حركات خارجية ظاهرية فقط ، بل ما يقصده من نية بقلبه وما يصحب هذه النية من اخلاص أو ما يعتورها من رياء .

ثم حاول المحاسبي بعد ذلك أن يعالج القلوب معالجة فقهية فيضع لها الضوابط على مثال ما وضع أهل الفقه لكي يوضحها ويجلو معانيها .

أما الفقهاء فقد فهموا معنى النية بطريق آخر غير طريق الصوفية ، فقد فهم الإمام الشافعي النية على أنها القصد إلى الأداء قبل الشروع فيه ليميز بين ما يأتيه الإنسان من أعال تشابه العبادات على سبيل المصادفة وبين ما يقصد به أداء عبادة من العبادات .

فالنية عن لضوفية إذن هي ما يصحب الفعل من قصد أخلاقي ، أما عند الفقهاء فهي ما يسبق الفعل من هم أو عزم على الأداء ، واعتبر الصوفية أن فكرة النية هذه عند الفقهاء ليست كافية لبيان مدى اخلاص الفاعل في فعله .

فهناك على سبيل المثال المبدأ الفقهى القائل بأن الوالد مطلق البد فى مال ولده إذا احتاج إليه ، فالصوفية يرون أن كلمة «إذا احتاج » هنا مبهمة لا تقع تحت أى ضابط ، ولكنها متروكة لضمير الوالد وتقديره فإذا أخذ من غير حاجة فأخذه باطل . القيم الضرورية - ١٢٩

وفى ابراء المرأة زوجها: يرى الصوفية أنها إذا أبرأته برئ فى الظاهر وليس لأحد أن يطالبه بشئ ، ولكن ذلك لا يكفى ، لأنها قد لا تطيب بذلك نفسا ، والشرط أن تطيب ، وإلا فلا يعد المال الذى أخذه حلالا وهو دين مطالب به أمام الله .

بهذا نجد أن الصوفية قد ذهبوا على العكس من الفقهاء إلى أن القلب وليس الجوارح هو مناط التكلف، فأدى بهم هذا اإلى تقديم النية على العمل وربطوا أخلاقية الأفعال الإنسانية ببواعشها دون نتائجها وقد أفضى هذا بالبعض إلى القول بأن غاية التكليف الشرعى هي الاتصال بالله تعالى ومعرفة حقيقته عن طريق التصفية والتطهير فإذا اتصل السالك بربه تحققت الغاية وسقط عنه التكليف أى أحل له ما حرم على غيره، فكانت الاباحة التي قال بها أمثال الملامتية.

ومنذ أيام رابعة العدوية رضى الله عنها المتوفاة ( ١٨٥ هـ ) رأى الصوفية قطع الصلة بين أخلاقية الأفعال الإنسانية وجزاءاتها ونتائجها إذ اتجهوا بدورهم وراء رابعة ولي حب الله تعالى لذاته والعمل بتعاليمه حباله وكسبا لمرضاته لا طمعا في جنته ولا خوفا من جحيمه ، فارتفعت الجراءات باعثا على فعل الحير أو تجنب الشر وارتدت أخلاقية الأفعال إلى البواعث والنيات المقترنة بالعزم والتصميم دون النتائج والآثار.

وهنا نجد أن الصوفية قد اهتموا بالبواعث أما الفقهاء فقد اهتموا بالنتائج وكانت هذه الفكرة مثارا للنزاع المرير بينهم ، ولذلك حاول الشاطبي أن يجمع هذين الطرفين المتقابلين حول هدف واحد فرأى أن للنية أو المقصد أو الباعث الداخلي دوراً كبيراً في تحديد طبيعة الفعل الخلق ، كما أنه اهتم أيضاً بالنتائج لأنه لا يمكن اهمال الدور الدى تقوم به النتائج من دفع وتنشيط الفعل الخلق .

فأخلاق النتائج قد تكون قاصرة بدون أخلاق البواعث ، وعاجزة عن إصدار أى \_ تقييم خلقى حقيقى على الشخص البشرى ، كما أن أخلاق البواعث لا يمكن أن تستغنى عن النتائج ، لأنه ليس فى وسع الإنسان أن يقنع بنية العمل الخير فى سلبية وتراخ وإنها لا بد له من أن يأخذ على عاتقه مسئولية تحقيق ذلك العمل ، واكتشاف الوسائل اللازمة لتنفيذه ، وليس من شأن الميول الخلقية أن تقف فى حالة عدم اكتراث

بالنسبة إلى النتائج • وإنها لا بد للموقف الأخلاقى من أن يولد لدى صاحبه حالة اهتمام تستوعب الفرد بأسره • فتجعله يفكر فى نتائج أعاله • ويقدر الآثار التى يسكن أن تشرتب عليها سواء بالنسبة للفرد نفسه ، أم بالنسبة للآخرين .

وهكذا ربط الشاطبي بين النية أو القصد من جهة وبين نتائج الفعل من جهة أخرى ، وجعل هذا الرباط يقوم على أساس تجريبي معنوى يمكن للفرد أن يتحقق من صحته فإذا كان الباعث على الفعل هو المحافظة على القيم الخمس الضرورية كان هذا الباعث خيرا وإذا كانت نتائج الفعل تؤدى كذلك إلى المحافظة على هذه القيم كان هذا الفعل خيرا بصرف النظر عن الباعث ، وهكذا تجتمع البواعث والنتائج لأول مرة في مذهب أخلاقي واحد .

#### سابعا: تعقيب:

لقد ابتعد الشاطبي عن تعريف النية تعريفا لفظيا ، وذلك لأن عمل الشعور ومضمون المعطى يمتزجان ، فلا يمكن معرفة النية الا بارتباطها بفعل خارجي ، ولا ولذلك كان يميل دائما إلى استخدام لفظ القصد الموافق والقصد المخالف ، وهو فى هذا يشبه كانط فى بحثه عن تحول الأمر القطعي إلى قواعد السلوك العملي والذي وجد أن قاعدة التعميم تتيح للفاعل الأخلاقي أن يتعرف على ذاته من خلال التجربة ، وأن يعرف كيف يفعل حتى يطابق سلوكه القانون الأخلاقي ، فهذه القاعدة إذن وأن يعرف كيف يفعل حتى يطابق سلوكه القانون الأخلاقي ، فهذه القاعدة إذن تنص على أن صورة الفعل هي غاية العقل وأن صورة العقل عمل محض ، وهنا نجد أن كانط من كانط من الشاطبي – قد أدرك ابهام النية وعرف أن النية هي الفعل الذي به أسقط حيالي القانون الذي يؤلف كيان هذا الفعل ذاته بغير اتخاذه غاية وهدفا – وبهذا يسبق الشاطبي كانط في ادراك الثنائية بين النية والفعل .

كما أن الشاطبي يتفق مع معظم الأخلاقين في ارتباط النية بالمسئولية والاعتقاد بأن الأعال الصالحة لا تتحقق الا إذا خضع الفاعل الأخلاقي إلى بعض القواعد التي تجسد الغاية التي يسعى إليها الكائن البشرى ، وقد تكون هذه الغاية عند الأخلاقيين هي المثل الأعلى أو السعادة أو الخير ، أما عند الشاطبي فان الغاية هي المحافظة على مقاصد الأخلاقية وهي حفظ الدين والنفس والعقل والمال والنسل ، وقد سعى إلى أن يؤلف بين هذه القيم وبين نزعات النفس وأهوائها لكي تتحقق المصلحة .

واستطاع الشاطبي أن يدرك أن الإنسان بطبيعته ليس قادرا في كل الأحوال أن يجعل من فعله مطابقا ليته لأنه دائما يتطلع إلى مصلحته من خلال العمل وقد يجهل طريقه ولذلك وضع له القيم الخمس الضرورية وحصر النية في العمل على موافقتها أو \_ مخالفتها ، وهو بهذا قد رسم للإنسان قواعد للسلوك مستندة إلى معرفة المصلحة القائمة على قواعد عملية ترمى إلى تكيف الإنسان مع ذاته ومع غيره من بني جنسه .

ولقد جمع الشاطبي بين أخلاق النظر والعمل الله يعتبر القيمة في مادية النتيجة وحدها ، بل في الاسهام بطاقة حيوية ونفسية متزايدة على الدوام المتصبح القيمة هي كل ما يعلى من قوة الضمير ويزيد اشتداده مع مراعاة النتائج التي تهدف إليها الأفعال الخلقية التي تعمل على المحافظة على القيم الأخلاقية وبهذا يربط الشاطبي بين النية والقيمة الخلقية برباط متين ، فلا أهمية للنية ان كانت سابقة للفعل أو مصاحبة له أو حتى تأتى بعده ، لأن النية قد تأتى لتميز الفعل الذي هو عادة عن الفعل الذي هو عبدة والإنسان يستطيع أن يحول أفعال العادات إلى عبادات إذا ما عقد العزم على أن ذلك الفعل امتثالا للأوامر الأخلاقية .

كما أنه يستطيع أن يجعل للمعل قيمة روحية بدون نية ، وذلك إذاكان المعل من شأنه أن يؤدى إلى نتائج خيرة ، ومع ذلك فهو يؤكد على سلامة النية ويربط بيس النية والمعل ، وبذلك يصبح للنية مفهوم ورباط يكاد أن يكون هو الموجه لكل سلوك المود والمجتمع ، سواء كان هذا السلوك مدفوعا بالبواعث أو يحرى وراء النتائج .

## الفصل السابع

#### رر) الامتثال والفعل الخلقي

## أولاً: تمهيسد:

لا يمكن وصف فعل بأنه أخلاقى إلا إذاكان مرتبطا بقاعدة تعارف الناس عليها وأبدى كل منهم استعداده لاحترامها ، وإلا أصبح الفعل عبارة عن سلوك عشوائى ، أقرب إلى سلوك الحيوان منه إلى سلوك الإنسان .

والأمر الخلقى يصبح أكثر احتراما إذا كان يهدف إلى ما يحقق مصلحة الإنسان الذى يحيل إلى فعل ما يجلب له نفعا ، ويتجنب فعل ما يعود عليه بالضرر ، ونفع الإنسان وضرره مرتبط بعلاقاته مع الآخرين ، فن يعمل من أجل نفع نفسه سوف يعمل ، قصد أم لم يقصد إلى نفع غيره .

والامتثال فى فكرة المقاصد مقصود به طاعة الأمر من شأنه أن يعمل على حفظ الحياة واستقامتها ودفع مايفسدها ، وبذلك لا يكون الامتثال طاعة لأمر مفروض من الحارج على الإنسان .

<sup>(</sup>١) الامتثال معناه في مختار الصحاح أنه امتثل أمره أي أنه احتذاه أي أخذ به وفعل مثله (عنتار الصحاح)
(ص ١١٤).

وهنا يمكن الاعتراض على ذلك بأن فكرة المقاصد فكرة شرعية ، وبالتالى فإن الامتثال هو خضوع لأمر الشارع ، وأن هذا الأمر قد يفرض على الإنسان فرضا .

إن هذا الاعتراض يمكن نفيه بسهولة ، لأننا قد اثبتنا أن الشارع ليس له مصلحة من شرعية هذه الأحكام وإنما المقصود هو مصلحة الإنسان .

وإذا كان الأمر كذلك فلا يمكن وصف فعل الأمر هنا بأنه مفروض على الإنسان من الخارج ، بل لو فرضنا أن الإنسان يمكنه أن يعيش بغير دين ، فلا يمكن تخيله يعيش بدون قواعد تنظم حياته ويخضع لقواعد تعارف عليها الناس ومن شأنها أن تعمل على المحافظة على الضروريات التي قصدها الشارع كما أن ضمان احترام هذه القواعد لابد وأن يرتبط بجزاء يتناسب وحرمة هذه القواعد.

#### ثانياً: ضرورة الامتثال:

كلما حاول الإنسان أن يرتقى عن الحيوان غير الناطق فإنه يميل إلى أن يضع قواعد يلتزم بها ويعمل بمقتضاها ، هذه القواعد تطاع خاصة إذا كانت مجموعة من الأوامر قد أملتها مقتضيات اجتماعية لافردية ، وإذا كانت مجموعة من النداءات بقذفها في شعورنا أشخاص يمثلون من الإنسانية خير ما فيها .

هاتان القوتان تتفاعلان فى شتى مناحى النفس ، ثم تنعكسان على مستوى متوسط هو مستوى العقل . من هنا يكون الامتثال ضرورياً حتى لا يسير الإنسان وفقا لما تسمليه عليه أهواؤه ورغباته .

وبالامتثال يحافظ الإنسان على القيم الحضارية التى تحقق مصلحته والتى لاتتفق مع الاسترسال فى اتباع الأهواء والشهوات لما يلزم من ذلك من التهارج التقاتل والهلاك الذى هو مضاد لتلك المصالح وهذا مشاهد من خلال التجربة البشرية ، واستقراء أحوال الشعوب والمجتمعات بين أنه لا يوجد شعب من شعوب الأرض قديمها وحديثها يمكن أن يعيش كل فرد طبقا لما تمليه عليه أهواؤه ورغباته الذاتية دون أن يخضع لقواعد يرتضيها ويسلك وفقا لها.

بهذا يكون الامتثال ضرورة أملتها مصلحة الإنسان ، ويصبح الخضوع للأمر المخلقى ليس خضوعا صوريا دون مضمون فعلى وإنها هو امتثال لأمر يحقق مصلحة ، وهذا يتضح من منطق الأحكام الخمسة فالوجوب والتحريم واضح منها إنها ضد الهوى والرغبة مطلقا ، إذ يقال افعل ولاتفعل سواء كان لك فيه غرض أم لا ، فإن صادف للإنسان في أمر هوى أو رغبة على مقتضى الأمر والنهى فبالعرض لا بالأصل ، وأما المندوب والمكروه والمباح فإن الظاهر منهم يبين انهم يخضعون لرغبات الإنسان إلا أنهم في الحقيقة أصبحوا كذلك لأن الأخلاقية هى التي جعلتهم كذلك . فإذا كان واضع الأخلاقية قد جاء من أجل المحافظة على القيم الضرورية التي تتمثل في المصلحة المرسلة ، فإن هذه المصلحة تعود على الإنسان يحسب ما اقتضته هذه الأخلاقية لا على وفق الأغراض ، لأنه لا يمكن المحافظة على القيم الضرورية خارج الحدود التي حددتها الأخلاقية ، ولا يمكن لفرد أن يتناولها بنفسه دون أن تتبجة أمر بذلك .

بذلك يمكن تحديد معنى الامتثال بأنه هو الشعور بمقاومة بحسها الكائن كلا أراد أن يمضى في اتجاه من الاتحجاهات، ولكن هذه المقاومة هي رفع للكائن البشرى من مرتبة الحيوانية إلى مرتبة الإنسان العاقل الذي يسيطر على أهوائه ورغباته ويسير طبقا لما يمليه عليه العقل، فيكون من الضرورة بمثابة العادة من الطبيعة وهو لا يأتى من الحارج تهاما لأن كل إنسان يبغي مصلحة نفسه وهذا لا يتحقق إلا من خلال مجتمع منظم • وتكون ضرورة الامتثال أنه ضمان لحماية القواعد التي تنظم العلاقة وتقوى الروابط يبن الفرد ذاته وبين الفرد والمجتمع ، من هنا يكون الامتثال لأمر يعود على الإنسان بالنقع متوافقاً تهاما مع طبيعة الإنسان الذي لا يحكن أن يخضع لأمر لا يحقق من ورائه نفعاً.

وفى هذا يختلف الامتثال عن الواجب عند كانط الذى إذا تأملناه من الناحية الحركية العقلية نجده يرتد إلى الشعور بمقاومة يحسها الكائن كلما اراد أن يمضى فى اتسجاه من الاتسجاهات ، ولكن هذه المقاومة طالما أنها من طبيعة حسية لا يمكن أن تتأتى نتيجة ارتباطنا بقانون معنوى هو بالغرض معقول صرف وغير زمانى ، وإنما تتأتى عن ارتباطنا بقانون طبيعى تسجريهى ، فالشعور بالامتثال ليس معنويا اذن بل هو

إن القانون الأخلاق عند كانط ليس فيه ثما يدركه الفكر إلا عموميته ولكنه لا يرتبط بهذا المبدأ و اعمل بحيث يمكن أن تبجعل قاعدة عملك قانوناً عاماً ، ، فأى شعور بالواجب ما لم نكن بصدد الحياة الاجتماعية وما توقظه فينا من ميول عميقة وأى ما لم تنسب هذه العمومية إلى شيء ما أو غاية ما إلى خير معين يكون موضوع شعور أو عاطفة ، أما العام للعام فلا يمكن أن ينتج رضى منطقياً ، وحتى هذا الرضى المنطقى نفسه إنها هو إرضاء للغريزة المنطقية لدى الإنسان وهي ميل طبيعي وتعبير عن الحياة في طرازها الأعلى الذي هو العقل أليف العمومية .

ولكن الواقع التجربي بعيد كل البعد عن هذا النموذج الذي نسجده عند كانط لأن الإنسان محتاج دائماً إلى الاعتقاد بأن ثمة مصلحة سوف تتحقق لا من خلال النية فحسب ، بل في العمل أيضاً ، وهذا يقوى الأخلاق عند الشاطبي ويجعلها أمراً تجريبياً مرتبطاً بواقع الإنسان ، ويجعل العقل يحبذ الأمر الأخلاقي ، لأنه مرتبط عنده بغاية ، فيربط بين الجهد الأخلاقي نتيجة الامتثال ، وقيمة الغاية التي يسعى إليها . فن غير المعقول أن يتحمل الإنسان مشقة وعنتاً من أجل امتثال أمر لا يرجى من وراثه فائدة ، والفائدة المقصودة من الامتثال هي العمل على المحافظة على القيسم الخمس الضرورية لأتها لا تعمل على إقامة جانب واحد من الجوانب المتعددة للأعال في الحياة بل كل عمل تتطلبه الحياة نفسها هو نفسه عمل على المحافظة على هذه القيم .

وضرورة الامتثال تنبع من ارتباطه بقوانين يبدو عليها الطابع الاجتماعي فالقانون كما يأمر فإنه أيضاً يقرر . فإذا كان يقول افعل في صيغة الأمر فإن هذا الأمر يأتى في صورة تقريرية عندما يقول أنك لو أطعت الأمر لحققت مصلحتك ، فالقانون إذا كان يلزم ، فإنه في نفس الوقت يقرر ، وإلزام القانون وتقريره هما تعبيران عن موقف طبعى للإنسان ، فالمحتمع والفرد في حالة حركتها وثباتها يهدفان إلى غاية واحدة ، هذه الغاية متداخلة ومتاشبكة بين الفرد والمجتمع ، فإذا كان من الواجب على الفرد أن يعمل من أجل مصلحة فليس ذلك من أجل الفرد وحسب وإنها من أجل الفرد الذي هو جزء من الإنسانية كلها ، وهذه هي الضرورة التي تحتم على الإنسان أن يمتثل لها والتي تقتضيها الحياة الأخلاقية المستندة إلى مبادىء اجتماعية .

# ثالثاً : الامتثال والأحكام الخمسة :

الامتثال هو طاعة الأمر ، والأمر يتصل بحكم خلق ، وتنقسم الأحكام إلى

خمسة أحكام ثابتة بالنسبة للأفعال وهذه القسمة قد وردت لأن الخطاب اما أن يرد باقتضاء الفعل الترك أو التخيير بين الفعل والترك ، فإن ورد باقتضاء الفعل فهو أمر ، فإذا اقترن به الاشعار بعقاب على الترك فيكون واجباً ، وإن لم يقترن به الاشعار فيكون ندباً والذي ورد بإقتضاء الترك ، فإن أشعر بالعقاب على الفعل فمحظور وإلا فكراهة ، وإن ورد بالتخيير فهو مباح .

من هنا نسجد أن أكثر هذه الأحكام تعلقاً بالأمر هو الواجب ، وهو ما تعلق بالطلب الجازم للترك .

كما أن المحظور هو الصورة السلبية للواجب ، وعلى ذلك فإن حكم يبجب يعكس منطق إلزام شرطى فى تضمنها لأمركلى ، ولهذا يعرفه الجرجانى بقوله : « إن الواجب هو ما لزم صدوره عن الفاعل بحيث لا يتمكن من الترك بناء على استلزامه عالاً .

والواجب على نوعين : واجب على الكفاية ، وواجب عينى ، فالأول هو الذى يسمكن لفرد واحد أن يقوم به نيابة عن الآخرين ، أما الثانى فهو الفعل الذى لا ينوب فيه فعل فرد مناب فعل فرد آخر .

أما الاباحة فهى مقولة خلقية معيارية ، ولكنها لا تعبر عن انفعال ذاتى ولا عن أمر مها كان مصدره ، وإنها تشير إلى مصلحة تتحدد فى ضوء غايات عامة ، ولذلك فهى تخرج عن حدود الامتثال ، لأنها تقع تحت خيرة الانسان ، وبذلك فلا يكون لها علاقة بالأمر أو النهى ولكن الشاطبى اعتبر المباح مقولة خلقية تساوى الواجب والمندوب من حيث عدم الترك لأن المباح كغيره من الأفعال له أركان وشروط وموانع ولواحق تراعى ، والترك فى هذا كله كالفعل ، فكما أنه إذا تسبب للفعل كان تسببه مسئولاً عنه ، كذلك إذا تسبب إلى الترك كان مسئولاً عنه .

والمندوب مرتبط بالواجب من حيث هو خادم له ، لأنه اما أن يكون مقدمة له أو تكميلا له أو تذكاراً به يكون من جنس الواجب ويلحق به من حيث هو مقولة خلقية .

وكذلك المكري إذا اعتبرته كذلك مع الممنوع كان كالمندوب مع الواجب ، فبعض الواجبات منها ما يكون مقصودا ، ومنها ما يكون وسيلة لمقصود ، فمن حيث كانت وسيلة حكمه مع المقصود حكم المندوب مع الواجب ويتفق أغلب علماء أصول الفقه على أن الأحكام الخمسة تتعلق بالأفعال الإنسانية في ظل شروط معينة يفترضها استخدام هذه الأحكام .

ولكنهم يختلفون فى الغاية لهذه الأحكام ، فالشاطبي يقرر أن هذه الأحكام المخلقية لها غاية وهي المحافظة على القيم الضرورية ، ويتفق مع الشاطبي فى هذه الرأى بعض علماء الأصول فالقرافي عندما يفرق بين الواجب على الكفاية والواجب العيني يربط بين الواجب والمصلحة ويرى أن الواجب العيني يتفق مع الأفعال التي تتكرر المصلحة فيها بتكرر الفعل أوأما الواجب الكفائي فهو ما لا تتكرر مصلحة بتكرره.

ومعنى ذلك ان الواجب على الكفاية واجب على بعض غير معين دون الكل الأن قيام البعض به يحقق المصلحة أو الغاية المرادة منه الوكاكان الواجب يتقرر عقليا في ضوء الغايات فإن جعله متكررا وكليا يعنى أن بعض الواجبات غائية .

وبذلك يصبح الغرض من الواجب على الكفاية تـحصيل المصالح ودرء المفاسد دون ابتلاء الأعيان بتكليف، والمقصود بتكليف الأعيان حصول المصلحة لكل واحدة على حدة .

بهذا يتبين أن الأحكام الخمسة تهدف إلى غاية خلقية هى المصلحة وترتبط بالأمر والنهى والتخيير والأمر والنهى والتخيير يرتبطون بارادة الممتثل لأن الفعل أو الترك كما يستلزم طلبا وارادة من الأمر ، فإنه يتطلب أيضا إرادة ايقاعه من الممتثل ، إرادة بها يقع الفعل أو الترك أو لايقع ، فيجب أن يفعل المأمور الفعل برضا منه وأن يترك المنهى عنه أيضا برضاه .

من هنا نرى أن الامتثال يتعلق بالأحكام الخمسة دون استثناء ، حقا ان الواجب هو أقواها تعلقا بالامتثال ولكن باق الأحكام تـمثل أعراضا لهذا الواجب ولاقيام للواجب بدونها كما أن هذا الواجب مرن ويتمشى مع واقع الإنسان ويتلاءم وطبيعة تكوينه فقد يكون واجبا مؤقتا أو مطلقا عن التوقيت كما يكون موسعا أو مضيقا أو واجبا بوقت ذى شبهن .

كها أن هناك واجباً عينياً وواجباً على الكفاية وهناك واجب محدد وواجب غير محدد وهناك واجب مخير وواجب معين ... إلخ هذه التفصيلات الدقيقة حول بيان طبيعة الواجب وهذا يبين أن علماء أصول الفقه قد أدركوا أن ابتداء الحكم في ادراك هذه المفارقة الا وهي ان الشعور بعالم الواقع الفعلي إنها ينشأ من حاجتنا إلى الفعل لا العكس وهو أن حاجتنا إلى الفعل تنشأ من شعورنا بالعالم .

#### رابعا : الامتثال والأمر الأخلاقي :

الامتثال في الأصل هو خضوع للأمر المطلق ، ولكن الأمر المطلق هنا يهدف إلى غاية وبذلك فإن الأمر المطلق يحتوى في ذاته على أمر شرطي .

ومن هنا نجد أن التميز بين الأمر المطلق والأمر الشرطى صعب للغاية لأن هناك تداخلاً بينها ، ولكى يتضح الفرق بينها قسم الشاطبى المقاصد إلى نوعين ودبط بين كل ونوع من الأمر فالنوع الأول هو المقاصد الأصلية وهى تتعلق بالضروريات وتكن ضروريتها مع انها قيام بمصالح عامة مطلقة ، لا تدختص بحال دون حال ، ولا بصورة دون صورة ، ولا بوقت دون وقت ، لكنها تنقسم إلى ضرورة عينية ، وإلى ضرورة كفائية ، أما النوع الثانى فهو المقاصد التابعة وهذه تهدف إلى غاية لأن الإنسان من خلال هذه المقاصد يشبع حاجاته التي تتمثل فى الاستمتاع بالمباحات وهذا ضرورى للمحافظة على القيم الخمس الضرورية فشهوة الطعام والشراب باعث يحرك الإنسان إلى التسبب فى سد هذه الخلة بما أمكنه وكذلك الشهوة إلى النساء تحرك المياب الأسباب الموصلة إليها .

والمقاصد التابعة خادمة للمقاصد الأصلية ومكملة لها والمكمل قد يكون فى حكم الضرورى .

من ذلك نجد أن الامتثال إذا كان يخضع للأمر المطلق لأنه يرتبط بالمقاصد الأصلية الضرورية ، فإنه أيضا يرتبط بالأمر الشرطى ارتباط المقاصد التابعة بالمقاصد الأصلية .

وبهذا يكون الأمر الشرطى تابعاً للأمر المطلق ، ومكملاً له ، وقد يتحول الأمر المطلق إلى أمر شرطى ، والأمر الشرطى إلى أمر مطلق : وذلك عندما يقوم الإنسان بامتثال الأمر المطلق ثم يتحقق له من وراء ذلك نفع كها انه قد يقصد الامتثال للأمر الشرطى ثم ينقلب فعله لا لغاية ولا يهدف من ورائه نفعا فيصبح امتثاله وكأنه لأمر مطلق (١) .

وبهذا ينحل الشاطبي مشكلة وجود الأمر الأخلاقي الذي ينجب أن لا يكون شرطيا تماما ، ولا مطلقا تماما ، ومن ثم يصبح كل فعل امتثالا للأمر المطلق فعلاً صحيحاً وحقاً ، لأنه قد تم كما ينبغي له ، ووافق فيه صاحبه مقاصد الأخلاق .

وإن امتزج الأمر المطلق بالأمر الشرطى فكان معمولا بها فالحكم للغالب والسابق ، فإن كان السبق للأمر المطلق بمحيث قصد الفاعل غرضا وغاية من الطريق المستروع فلا اشكال فى ذلك لأن طلب الغايات لا يتنافى مع وضع الأخلاقية من هذه الجهة لأن القيم الحمسة الضرورية موضوعة من أجل غاية واحدة هى المصلحة ، فإذا أتى الغرض تابعا للأمر المطلق فلا ضرر ، ولكن بشرط أن يكون ذلك الوجه الذى حصل به على غرضه مما يتبين انه موافق للأخلاق ، وإلا فالأمر المطلق هو المقدم .

أما إذا كان الغالب والسابق هو الأمر الشرطى وصار الأمر المطلق كالتبع فهذا مرفوض لأنه بذلك يـخرج عن حدود الامتثال ويطلب الغاية من أجل الهوى .

ولقد كانت إحدى الصعوبات الكبرى التى واجهت «كانط » هى أخذه بالأمر المطلق ورفض الأمر الشرطى » وأصبحت الأخلاق لابد وأن تتطابق مع مجموعة الأوامر والقوانيـن الصورية وحدها .

هذا القانون الذي يثير احترامنا ويوجب طاعتنا ولا يتوقف على رغبتنا في تحقيق نتائج معينة ، بل حتى لا يقرر بصيغة توجب على الإنسان إتيانه وكل ما يفرضه

<sup>(</sup>١) مثال ذلك عندما يعمل الانسان لكى يحصل على ضرورياته فى ضمن قصده إلى المباحات التى يتنحم بها ولكن هذه الاشباعات لرغباته قد تضمنت سد الحلات وإشباع ضرورة من الضروريات التى كان من الواجب المحافظة عليها بامتثال أمر مطلق . (الشاطبى ـ الموفقات ـ ج ٧ ص ١٤٠) .

علينا القانون هو أن نوصل طاعته لذاته وأن نحرص على أن نطابق بين أفعالنا وبينه من حيث هو كذلك و والإنسان لا يكون فاضلا إذا كان يحاول إشباع رغباته أو تحقيق سعادته ولكنه يكون فاضلا في نظر كانط عندما يطيع قانونا عاما صالحا للبشر جميعا ، وإنه يتعارض مع دوافعنا ورغباتنا ويطاع لذاته ومن أجل هذا سماه كانط أمرا مطلقا .

وإذا كان كانط يقول وإن الارادة التي تصدر قوانين إنها تأمرنا بالفعل احتراما للواجب وليس لأى مصليحة أخرى » فهل يسكن أن نكون بازا الارادة بدون باعث ؟ أو بالأحرى معلول بلا علة ؟

إن كانط لينسى أن المصلحة والباعث مفهومان متكافئان يسكن أن يحل الواحد منها محل الآخر ، فليست المصلحة سوى تأثير للباعث على الإرادة وبالتالى فإن وجد باعث يدفع الإرادة فلا بد أيضاً أن تكون ثمة مصلحة .

وصوفية الإسلام يتفقون مع كانط فى رفضهم لفكرة العمل امتثالا لأمر يهدف الى غاية ، ورأوا أن أى نوع من الأفعال يهدف الإنسان من ورائه إلى تحقيق غاية يكون فعلاً لا أخلاقياً ، فقال الغزالى معبراً عن هذا المعنى ، كل حظ من حظوظ الدنيا تستريح إليه النفس ، وعيل إليه القلب ، قل أو كثر ، إذا تطرق إليه العمل تكدر به صفوة ، وقل به اخلاصه قال والإنسان مهمك فى حظوظه ، منغمس فى شهواته ، قلا ينفك فعل من أفعاله وعبادة من عبادته عن حظوظ وأغراض عاجلة ، ولذلك من سلم له فى عمره خطرة واحدة خالصة لوجه الله نجا ، وذلك لعز الاخلاص وعسر تنقية القلب عن هذه الشوائب بل الخالص هو الذى لا باعث فيه إلا طلب القرب من الله تعالى ثم قال وإنها الاخلاص تخليص العمل عن هذه الشوائب كلها ، قليلها وكثيرها ، حتى يجد فيه قصد التقرب فلا يكون فيه باعث سواه وهذا لا بتصور إلا من محتى لا يحب الأكل والشرب أيضاً ، بل تكون رغبته فيه كرغبته فى قضاء الحاجة من حيث هو ضرورة الحياة فلا يشتهى الطعام لأنه طعام بل لأنه يقويه على العبادة ، ويتمنى الإمام الغزالى لو كنى شر الجوع حتى لا يحتاج إلى الأكل ه فلا يبقى فى قلبه ويتمنى الإمام الغزالى لو كنى شر الجوع حتى لا يحتاج إلى الأكل ه فلا يبقى فى قلبه ويتمنى الإمام الغزالى لو كنى شر الجوع حتى لا يحتاج إلى الأكل ه فلا يبقى فى قلبه ويتمنى الإمام الغزالى لو كنى شر الجوع حتى لا يحتاج إلى الأكل ه فلا يبقى فى قلبه

حظ فى الفضول الزائدة على الضرورة ، ويكون قدر الضرورة مطلوباً عنده لأنه ضرورة دينية فلا يكون له هم إلا الله تعالى فمثل هذا الشخص ... فى نظر الغزالى ... لو أكل أو شرب أو قضى حاجته كان خالص العمل صحيح النية فى جميع حركاته وسكناته ، فلو نام مثلاً ليربح نفسه ويقوى على العبادة بعده كان نومه عبادة وحاز درجة المخلصين ومن لا يكون كذلك فباب الإخلاص فى الأعمال كالمسدودة عليه إلا على سبيل الندور .

والنفس لا يجوز لها أن تتمتع بشئ مما لا يوجد فى القبر إلا بقدر الضرورة فيكون مقتصراً على ما هو مضطراً إليه لأنه لو تمتع بشئ أنس به وألفه فإذا مات تمنى الرجوع إلى الدنيا بسببه ، ولا يتمنى الرجوع إلى الدنيا إلا من لاحظ له فى الآخرة بحال .

لقد أوردنا هذا النص الطويل لكى يحكم القارىء بنفسه على أن الأخلاق عند الغزالي هي رياضة ومجاهدة من أجل غاية أخروية ، فعلى الإنسان أن يعد نفسه لآخرة ، وفي رفضه لكل حظ من حظوظ الدنيا أباح قدره الضرورة الذي يمكن الإنسان من إعداد نفسه للحياة الآخرة . ويرد الشاطبي على الإمام الغزالي مبيناً أن الغاية التي يقصدها الإنسان من وراء الفعل لا تقدّح في أخلاقية الفعل الأن العمل إذا وقع على وفق المقاصد الأخلاقية اوإما أن يقع على وفق المقاصد الأخلاقية اوإما أن يقع على وفق المقاصد الأحلية بحيث رعاها على وفق المقاصد الأصلية أو التابعة ، فإذا وقع على وفق المقاصد الأصلية بحيث رعاها في العمل فلا اشكال في صحته وسلامته مطلقاً سواء كان الفعل بريئاً من الغاية أو يهدف إلى غاية وبمعني آخر سواء كان امتثالاً لأمر مطلق أو لأمر شرطي ، لأنه مطابق لمقاصد الأخلاقية لأن مجرد قصد الامتثال للأمر أو النهي كاف في حصول كل غرض لم التوجه إلى الخطاب فالعامل على وفقه ملبياً له برئ من الغاية الوفعله واقع على الضروريات وما حولها فإذا اكتسب الإنسان فعلاً امتثالاً لأمر مطلق أو شرطي مثل القصد إلى احياء النفوس على الجملة واماطة الشرور عنها فإن هذا الفعل هو المقدم خلقاً .

هذا وجه ، ووجه ثان وهو أن المقاصد الأصلية اما أن ترجع إلى مجرد الأمر والنهى من غير نظر فى شئ سوى ذلك ، وهذا بلا شك طاعة للأمر وامتثال للآمر ، وإما أن ترجع إلى ما فهم من الأمر من أنه وسيلة وسبب لحصول الإنسان على غاية معينة .

وهذا لا يخرج عن الاعتبار الأول لأنه يعمل ممتثلا للأمر مسقطا للغاية ، وذلك علاف من يعمل من أجل الغاية فقط فهذا قد أهمل الأمركلية وقام بالفعل من أجل الحصول على غايته وحدها دون اعتبار آخر ، فهذا هو الذى يكون فعله لا أخلاقياً لأنه لم يمتثل لأمر ما .

وبهذا يفرق الشاطبي بين الفعل الحلق القائم على امتثال الأمر أو النهى ، وبين الفعل غير الحلق القائم على الغرض والهوى ، وببين أن غابة الأفعال لا تقدح فى أخلاقية الفعل بشرط أن يكون ذلك من قبيل ما أقرته الأخلاقية ، لأن الإنسان إذا لبي الطلب بالامتثال من غير مراعاة لما سواه تجرد عن الحظ وإذا تجرد عن الحظ أصبح عمله واقعا على وفق المقاصد الأصلية ويأخذ حكمها ، لأنه أصبح مساوياً لها في القصد وهو القيام بأفعال من شأنها اصلاح أحوال المجتمع وتقديم المنافع لهم أو الحصول منهم على حاجته ، وحتى لو رجع الفعل إلى غرض أو غاية فإن الأخلاق لا تنفي هذا تمشياً مع طبيعة الإنسان الذي هو دائب في طلب الغايات من خلال الطرق التي توصله إليها .

حقا ان الناس يختلفون في طلب الغايات فيهم من لا يحصل على غايته إلا من خلال عمله وكسبه ، ويقدم نفسه على غيره ، ومنهم من يقدم غيره على نفسه ولكن دلك أملاً في الحصول على حظ أكبر فمن يؤثر غيره على نفسه يبدو في ظاهر الأمر انه لا يهدف إلى غاية ولكنه في الحقيقة يعمل من أجل غاية أبعد وهذا هو فعل الصوفية الذين يؤثرون الآخرة على الدنيا أملاً في التمتع بنعيم أكبر مما تركوه وإلا فلوكان طلب العاية مما ينافي الأخلاق لكان العمل بالطاعات رجاء دخول الجنة أو خوفاً من دخول النار عملاً باطلاً لأن طلب الحنة والهرب من النار سعى وراء غاية ، لا فرق بينه وبين طلب الاستمتاع بالمباح من حيث هو غاية ، وكل ما هنالك ان هذه غاية قريبة وهذه غاية بعيدة والقرب والبعد في المسألة طردى فإذا كان طلب الغاية الآجلة سائغاً كان طلب الغاية العاجلة أولى .

بهذا نرى أن الشاطبى من خلال تحليله لطبيعة الإنسان من خلال منهج الاستقراء المعنوى قد تعرف على قدرات الإنسان ورأى أن وضع الأخلاقية لابد وأن يتمشى مع هذه القدرات فطبيعة الإنسان تهدف دائماً إلى طلب الغايات وطلب الغاية ليس ضرورياً لتكامل الفرد مع ذاته فحسب ولكنه ضروري أيضاً لتكامله مع المجتمع الذي

يعيش فيه ، وان التجرد من طلب الغايات صفة خارجة عن طبيعة الإنسان ولهذا فإن الامتثال للأمر الشرطى لا يقدح فى أخلاقية الفعل خاصة إذا كان طلب الغاية ليس ذاتياً بحتاً ، بل من أجل الأسرة أو الوطن أو البشرية أو بلغة الفقهاء من أجل المصلحة المرسلة .

## خامسا: الامتثال والقدرة:

من شروط عقلانية الامتثال أن يكون الفاعل متمكنا من سبب ما كلف به لأنه لا يجوز أن يكلف المسبب ولا يكلف السبب فإذا كانت الأداة أو الوسيلة غير ممكنة الوجود، أو فى غير متناول الفاعل فان الأمر يعد لا عقلانيا، ويحب رفضه ولذلك بنى الشاطبي الامتثال على إستقراء العوائد وارتباط الأسباب بالمسببات.

فالأوامر التي يجب امتثالها يبجب أن تكون داخلة تحت قدرة الإنسان ، ومن هنا فان مشروعية الأسباب لا تستلزم مشروعية المسببات ، وان صح التلازم بينها عادة ، ومعنى ذلك أن الأسباب إذا تعلق بها حكم شرعى من اباحة أو ندب أو وضع أو غيرها من الأحكام ، فلا يلزم أن تتعلق تلك الأحكام بمسبباتها ، فإذا أمر بالسبب لم يستلزم الأمر بالمسبب ، وإذا نهى عن السبب لم يستلزم النهى عن المسبب ، وإذا نهى عن المسبب لم يستلزم الأبساب أما المسبب ، وإذا خير فيه لم يلزم أن يخير في مسببه لأن المكلف له تعاطى الأبساب أما المسبات فهى ليست من فعله وإنها هى من فعل الآمر .

بذلك يفصل الشاطبي بين السبب والمسبب وينجعل السبب يدخل تحت القدرة أما المسبب فلا يدخل تحت القدرة وبالتالي ينخرج عن حدود الأمر.

ويربط الشاطبي بين الأسباب والعادات ويرى أن هناك عادات ترتبط بالقيمة الدينية وهي التي جاء الأمر بها ايسجابا أو ندبا أو نهياً عنها كراهة أو تسحريها أو اذن فيها فعلا وتركا وهي عادات لا تتغير ولا تتبدل وأن اختلفت الآراء حولها فلا يسكن أن ينقلب الحسن فيها قبيحا ولا القبيح حسنا .

أما ما لا يرتبط بالمحافظة على الدين فهو متصل بالعادات الاجتماعية وقد تكون هذه العادات ثابتة أو متبدلة ومع ذلك فهى أسياب لأحكام مختلفة كشهوة الطعام والشراب والوقاع والنظر والكلام وما شابه ذلك كل هذه أسياب لأحكام ثابتة.

أما المتبدلة فمنها ما يكون متبدلا في العادة من حسن إلى قبيح وبالعكس وذلك مثل كثبف الرأس فانه عادة يختلف بحسب البيئة والعادة .

ومنها ما يمختلف فيه بمحسب فهم اللغة ، لأن كل لغة لها اصطلاح معين بل كل أصحاب حرفة لهم اصطلاحات معينة ، يستخدمونها بمحسب فهمهم لمقاصدها أو بالنسبة لغلبة الاستعال ، حتى يصبح اللفظ مفهوما بالنسبة لهذا العرف.

وتختلف بعض العادات باختلاف أمر خارج عن قدرة الإنسان ، كا لبلوغ مثلا ، فهذا يخضع لحكم الناس على البالغ بأمور مختلفة .

من هنا لا بد من الأخذ في الاعتبار عند الأمر بفعل ما عادات الناس وعرفهم وارتباط هذه الأسباب بالعادات ؛ ، الأن الأمر بالامتثال إذا ورد مشروطا بحصول ما يفتقر تنفيذه إليه كان هذا تكليفاً بها لا يطاقي ، لأن الخطاب يحب أن يكون مفهوما ولا يمكن فهم الخطاب الا إذا كان هناك ارتباط بين الأسباب والمسببات واضطراد في العوائد الجارية ، والا فقد يجب الامتثال على العالم والقادر وغير العالم وغير القادر وهذا يعتبر تكليفاً بما لا يطاق .

ولقد ذهب بعض الفقهاء إلى حد القول بأنه لا بد من امتثال الأمر ولو لم يتيسر للانسان الوسيلة لتبغيذه لأنه ما دام قد كلف يفعل معين فهذا يتضمن تكليفه بالوسيلة أيضا ، فحكم امتثال الأمر يفترض الاستطاعة التي تشمل تحصيل الأداة اللازمة لتنفيذه .

ولكن أصحاب هذا الرأى يفترضون أن الآمر قد راعى فى الأمر أن تكون الوسيلة مستطاعة أيضا ، لأنه لا يعقل أن يكون هناك أمر بفعل معين دون أن تكون الوسيلة ممكنة ، فالأمر لا بد وأن يتوقف على تسمكين الانسان من الفعل المأمور به ، إذ مع عدم المتمكن يكون لغوا وبدون ترابط الأسباب واعتبار العادات الجارية فان امتثال الأمر لا معنى له .

ويشارك ابن حزم الشاطى في هذا الرأى فيقول « ان أصل الواجب الانفاذ مع القدرة الا ما عجزت عنه الاستطاعة »

والشاطى لا تنهمة فكرة السببية فى عالم الطبيعة غير الانسانية لأنه يبحث فى عالم الانسان العاقل الذى تتميز أفعاله بالفرضية وتفسر بالتالى بالعلل ، والعلل هى نوع من الأسباب ، وهذا يعنى أن الأفعال الانسانية التى هى موضوع لأحكامنا الحلقية سببية ويصبح الامتثال غير متعارض مع قدرة المفاعل وعندما ندعن لأحكام الواجب المخلقى فاننا فى كثير من الأحيان نذعن لقواعد الأخلاقية السائدة فى مجتمعنا كما أن فى هذا القول تأكيدا لاستقلال القيم المخلقية عن أن تكون فردية أو قائمة على الذاتية .

## هذا النوع من القدرة هو قدرة مفروضة على الانسان من الخارج.

(۱) العلاقة أو الروابط السببية بين أ ، ب قد تكون علاقة ضرورية فحينها تقع أ فان وقوع « ب » يكون أمرا ضروريا أو تكون علاقة احتيالية وذلك عندما تكون أ ، ب ليستا في علاقة مضطردة . دائما ولا تـخلف فيها .

والشاطى قد إنحاز للرأى الأول ، لأن عدم ارتباط الأسباب بالمسببات يتناقض مع ما جاء فى ثبات هذا الوجود وخضوعه لسنن كونية ثابتة لا تتغير ولا تثبدل ، كما أن رفض العلاقة الضرورية بين الأسباب والمسببات يتناقض مع المعرفة والعلم ، فلولا اضطراد العوائد . كما يقول الشاطى .. لما عرف الدين من أصله ، فضلا عن معرفة الفروع لأن الدين لا يمكن معرفته إلا بعد معرفة النبوة ولا سبيل إلى الاعتراف بالنبوة إلا بواسطة المعجزة ولا معنى للمعجزة . إلا أنها فعل خارق وهذا لا يمكن الاعتدما تكون هناك عادات مضطردة فى الحال والمستقبل كما اضطردت فى الماضى (الشاطى .. المرافقات جد ٢ ص ٢٠٣) .

أما القدرة الداخلية فهى التبى تأتى بمعنى الاستطاعة أو الحرية في الفعل أو النرك.

وهنا يجب الامتثال لفعل يقع تحت الاختيار دون الأفعال التي تخرج عن مفهوم الاختيار و وما يخرج عن مفهوم الاختيار هو الجانب البيلوجي في الانسان فلا يصح الامتثال لأمر يقتضى فعلا يتعارض مع المحافظة على الحياة الانسانية ، أو ما يحمس شكل الخلقة أو الاعتداء على سلامة الجسد وذلك بحرمانه من اشباع الغرائز الأساسية التي تعمل على حفظ وجوده والمساعدة على قيامه بوظائفه كاملة من أجل بقائه كإنسان

فلا يصح الامتثال لأمر يقضى بازالة هذه الغرائز أو فعل شي هو ضد طبيعة الانسان وكل ما تقتضيه الأخلاقية هو قهر النفس عن المجنوح إلى ما لا يحمد أخلاقيا بمقدار الاعتدال ، إلى ما يحمد أخلاقيا وبهذا يحصل المجسد على متطلباته بدرجة معقولة لكى يقوم بدوره الأساسى فى حفظ الحياة .

وبذلك نرى أن الشاطبي قد أدرك العلاقة بين المجبلة والخلق ، وأن الأخلاق تقتضى العناية بالمجبلة كما تعنى بالأفعال التي تصدر عن قدرة واختيار . والعناية بالمجبلة تتمثل عنده في تركها على سجيتها دون حرمانها من حق مشروع (١) .

وكما اهتم الشاطبي بالجبلة فانه أيضا يبحث في الصفات الأساسية ووجد أن هناك صفات فطرية في النفس وهي من أصل الحبلة فيقول و والانسان قد جبل على بعض الصفات مثل العجلة و والضعف والحلم والشجاعة والجبن والحب والبغض والكبر وحب الدنيا والعلم والتفكير والتأمل وإلقاء التبعية على الغير والنسيان ، ونكران الجميل إلى غير ذلك من الصفات التي لا يمكن وصفها بأنها مكتسبة .

والشاطبي طبقا لمنهجه في الاستقراء المعنوى لا يعير اهتهاما لهذه المشكلة كمشكلة ميتافيزيقة . وإنها يحاول ابراز أهم الجوانب العملية فيها ولذلك فأنه يتساءل هل يصح التكليف بفعل يقم على الصفات الفطرية ؟

<sup>(</sup>١) إن موقف الشاطبي هذا في الاعتناء بالجسد جعله يقف مع الصوفية على طرق نقيض إذ هم يركزون على قتل هذا الجسد ووأد الرغبات والشهوات بحيث يمكنهم شيئا فشيئا أن يتحللوا من هذا الجسد وذلك بالرياضة والجوع إلى غير ذلك من طرق المجاهدة وهو في موقفه هذا يعبر بصراحة عن فلسفة للحياة لاضد الحياة وأخلاق تعمل من أجل أن يحيا الانسان مكتمل الذات.

فى الحقيقة ان التكليف عند الشاطبي لا يرتبط الا بالأفعال ، ولا علاقة له بالصفات فمثلا صفة الجبن سواء أكانت صفة فطرية أم مكتسبة فهذا أمر ليس بذى قيمة لأن التكليف يرتبط بالفعل الذى يحدث نتيجة لهذه الصفة فإذا فر الحبان من أمام العدو فليست صفة الجبن هي التي توصف بأنها لا أخلاقية ولكن الفعل نفسه وهو الفرار ، هو الذي يوصف بتلك الصفة .

وكذلك القول في صفة الشجاعة فليست الشجاعة هي المحمودة وإنما المحمود هو الفعل الذي يأتي مترتبا على هذه الصفة .

وبذلك يكون الامتثال لأمر يدخل تمحت الكسب والقدرة وتصبح الصفة والفعل مرتبطين بالمثير للفعل فان كان المثير سابقا على الصفة وداخلا تمحت كسب الانسان فالطلب الانسان فالطلب يقع عليه ، وان لم يكن المثير داخلا تمحت كسب الانسان فالطلب يقع على اللواحق ، وذلك كالغضب المثير لشهوة الانتقام ، فهنا يرد الطلب على كظم الغيظ والعفو عن الناس .

بهذا لا تلزم الأخلاق الانسان بأداء فعل هو ضد طبيعته أو خارج عن حدود قدرته ، بل تلزمه بالفعل الداخل تحت القدرة ، وقد كان هذا هو هدف الشاطبى من دراسة الصفات الفطرية والصفات المكتسبة ، وهو بذلك يختلف عن الغاية التى كان يهدف إليها الفلاسفة المسلمين من دراسة النفس وحقيقتها وحدها . كما يختلف في بحثه عن بحث الفلاسفة في النفس فلقد حلل الانسان وبين قدراته الفيزيقية والنفسية ، أما الفلاسفة المسلمين فقد أهملوا البحث في الجسد كله ، فابن مسكوية يرى أن النفس جوهر بسيط غير محسوس بشي من الحواس ، وهي تدرك وجودها وتعلم أنها تعلم ، وأنها تعمل ، وهي تقبل كل صور المحسوسات والمعقولات على السواء .

ومعارف النفس وقدرتها أوسع مدى من الجسم ، بل ان العائم المحسوس كله لا يقنعها وفوق هدا فني النفس معرفة عقلية أولية ، لا يمكن أن تكون قد أتت لها من طريق الحواس ، لأن النفس تستطيع بهذه المعرفة أن تميز الصادق من الكاذب فيها تأتى به الحواس ، وذلك لمقارنة المدركات الحسية والتميز بينها ، وهي بهذا تشرف على عمل الحواس وتصحح خطأها .

وينتهى ابن مسكوية من بحثه فى النفس إلى أن الناس ينقسمون إلى ثلاثة أقسام قسم أخيار بالطبع ، وهم فئة قليلة ولا يفعلون الشر ببحال لأن ما هو بالطبع لا يتغير والقسم الثانى وهم الأشرار بالطبع وهم الأكثر ولا يصيرون إلى الخير البتة ، وهناك قوم هم بفطرتهم لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء فهم ينتقلون إلى الخير أو إلى الشر بالتأديب أو بمصاحبة الأخيار أو أهل الغواية .

ان هذه الأقسام عند ابن مسكويه لا يسمكن ربط الامتثال الا بواحدة منها فقط وهو القسس الأخير لأن الانسان الخير بالطبع أو الشرير بالطبع ليس انسانا خلقيا ، لأن الأخلاق تقتضى من صاحب الفعل أن يكون ذا قدرة وإرادة . والشاطبى عندما بحث فى الصفات وبين أن هناك صفات فطرية وصفات مكتسبة بين أن الانسان فى استطاعته أن يحول المثير بالنسبة للصفة من اتجاه إلى آخر وأن هذا الفعل يدخل فى مجال القدرة فالجبان يستطيع أن يقاوم هذه الصفة الفطرية ويتحول إلى انسان شجاع ، و ذلك بالتحكم فى المثير الذى يثير هذه الصفة لديه وأن يجعل الفعل يتحكم فى هذا المثير ويوجهه بحيث يوجه غرائزه الفطرية حيث شاء .

ومن هنا فان الشاطبي لم يلق بالا إلى هذه القسمة التي قال يها ابن مسكوية متابعا فيها الفلاسفة ، فليست هناك فئة من الناس أخيار بالطبع ، ولا فئة أشرار بالطبع ، وإلا لما وجب على هاتين الفئتين امتئال الأمر المخلقي ، فبحث ابن مسكوية إذن هو بحث في ميتافيزيقا النفس ولا علاقة له بالأخلاق ، أما بحث الشاطبي فهو ضروري بالنسبة لاستقامة الأخلاق وإيجاد علاقة بين قدرات النفس والمجسد وامتئال ما تأمر به هذه الأخلاق . فالتكليف يترتب عليه أمر ونهي واستحقاق للمدح والذم والثواب والعقاب وكل هذه الأموريجب أن تتوجه إلى جملة الكائن البشري ولوكان الانسان منقسها إلى نفس ويدن وأن الفضائل للنفس وحدها وأن الجسد لا قيمة له لوقع التكليف على ما يدخل في قدر الانسان واستطاعته (۱) .

<sup>(</sup>١) الطاقة والقدرة والاستطاعة في اللغة العربية كلها ألفاظ مترادفة وكلها واقع على معنى واحد وهي ترادف الاختيار أيضاً . (أنظر في ذلك ابن حزم في الفصل في الأهواء والملل والنحل جـ ٣ ص ٢٤ ــ المطبعة الأدبية ــ القاهرة ــ ١٣٢٠ هـ ط أولى) .

ويتفق أكثر علماء أصول الفقه على أنه لا إلزام بفعل خارج عن حدود القدرة البشرية ولذلك قالوا بأنه لا تكليف بها لا يطاق ، ولكن ان كان هناك أمر يجب امتثاله ويمكن أن نفهم منه أنه فوق القدرة فني هذه الحالة يحب أن نربط بين الأمر وبين ما تعلق به الفعل وما يمكن فهمه مما تدل عليه القرائن ، لا من المعنى الحقيقى للأمر بحيث لا يتعارض الأمر مع الامتثال .

ولم يخالف اجاع علماء الأصول في هذا الأمر إلا بعض الأشاعرة الذين اضطروا إلى القول بأن الأمر يمكن أن يقع على فعل لا يستطيع الانسان أن ينفذه ، والذي حمل الأشاعرة على هذا القول هو أنهم انكروا الحسن والقبح العقليين ، وقد رأى المعتزلة أن التكليف بها لا يطاق قبيح في العقل . وبهذا جوز الأشاعرة مالا يطاق هربا من الأصل الذي من قبله نفته المعتزلة ، وهو كونه قبيحا في العقل .

ومع ذلك فان الأشاعرة لم يرضوا بهذا الرأى ، فيذكر الأمدى أن أبا الحسن الأشعرى قد تردد فى القول بمجواز التكليف بها لا يطاق نفيا أو اثباتا . ويرجع الآمدى أنه كان يميل فى أكثر أقواله إلى جواز التكليف بها لا يطاق وهو لازم على أصله فى أعتقاد وجوب مقارنة القدرة الحادثة للمقدور بها مع تقدم التكليف بالعقل على الفعل وأن القدرة الحادثة غير مؤثرة فى مقدورها ، بل مقدورها مخلوق لله تعالى .

والمعتزلة والأشاعرة فى بحثهم لم يمخرجوا عن حذود ما يمجوز وما لا يمجوز ولم يدركوا ما هو واقع فعلا ، فجواز الوقوع لا معنى له طالما أنه لا يمكن أن تستحدث أوامر جديدة فالجواز أو الاستحالة افتراضات لا قيمة لها من الناحية العملية .

وهناك تداخل بين الأمر بالمستحيل وبين الأمر بفعل يكون فى الامكان امتثاله ولكنه يسبب للانسان مشقة ، والمشقة فى أصلها اللغوى تأتى من قولك شق على الشئ يشق شقا ومشقة إذا أتعبك ، والشق هو الاسم من المشقة وهذا الاسم يعبر عن أربعة معان مختلفة :

فالأول : يرادف معنى المستحيل أو مالا يطاق ، فيقال أنه شاق على النفس بحيث لا يمكن أن تطبقه أو تتحمله .

والثانى : قد تخرج المشقة من حكم الاعتياد ، وتكون مشقة فى شىء مقدور عليه الا أنه خارج عن العادة المألوفة ، بحيث تسبب للانسان قلقا نتيجة تحمله ، فإذا كانت المشقة ملازمة للفعل صاحبه له فقد يتحول الأمر بالفعل إلى نبهى عنه (۱) أما إذا لم يصحب الفعل مشقة ولكن فى المداومة عليه تظهر المشقة ، فنى هذا الموضع يترفق الآمر بحيث لا يجعل الفعل يسبب مللا . والثالث : النوع الثالث من المشقة هو عندما يكون الفعل داخلا تحت قدرة

والتالث: النوع الثالث من المشقة هو عندما يكون الفعل داخلا تبحت قدرة الانسان، وليس فيه تعب للنفس ولا تعلق لها، بحيث يخرجها عن مألوفها ولكن نفس التكليف زيادة على ما جرت به العادة قبل التكليف وأصبح شاقا على النفس فهذا يسمى تكليفاً أو إلزاماً.

الرابع : هو نوع من المشقة المعنوية وهى خروج الانسان عن هوى نفسه ا ومخالفة الهوى شاقة على صاحب الهوى مطلقا ، لأن العقل فى هذه الحالة يتصارع مع الأهواء والرغبات ويحاول قمعها لكى يحقق الانسان ذاته ويصبح كاثنا أخلاقيا .

هذه هي أنواع المشقة ، فما خرج عن قدرة الانسان واستطاعته لا يصبح به إلزام ، وما دخل في نطاق القدرة ولكنه يسبب عنتا ومشقة دائمة فهنا تقتضي الأخلاقية رفع هذا العنت وتلك المشقة ، أما ما يدخل تحت القدرة وتكون مشقته طبقا للعادة المألوفة فهذا هو معنى الالزام الحقيقي لأن « الواجب هو ما يكلفنا أكثر الكلفة » والا فكل عمل يقوم به الانسان فهو في حقيقته شاق وطبيعة الانسان تميل إلى القيام بأعال من هذا النوع .

وإذا اختلط علينا الأمر ولم نستطع أن نسميز بين الفعل الشاق المخارج عن القدرة والفعل الشاق الداخل تبحت القدرة يسكننا في هذه الحالة وضع القيم الحسس الضرورية كمعيار يسمكن على أساسه التسمييز بين الفعلين ، ومع ذلك يسمكن أن نحدد معنى الامتثال بأن الامتثال لأمر يؤدى إلى تبحقيق مصلحة أو درء مفسدة ويكون على وفق العادة المألوفة للناس في حياتهم .

<sup>(</sup>١) هذا هو الموضع الذي اصطلح الأصولية على تسميته بالرخصة وفي الحديث ان الله يحب أن تؤتى رخصة كما يجب أن تؤتى عزائمه .

وهنا نتساءل إذا كانت الأخلاقية تراعى التيسير والتخفيف فهل للانسان أن يمصد المشقة لذاتها ويكون فعله في هذه الحالة أخلاقيا ؟

يبدو أن هذه مفارقة لأن الأخلاق إذا كانت تأمر بفعل هو من أجل التخفيف والتيسير فمن العجيب أن يرفض الانسان هذه الساحة ويقصد إلى التزمت والتشدد، وقد يمخيل إلى البعض أن قصد العمل الشاق يجعل الفعل أكثر أخلاقية ، ولكن الحقيقة أن الأمر ليس كذلك لأن العمل الذي يمكن أن يعد عملا أخلاقيا عظيا هو ما كان أمتثالا لما تأمر به الأخلاقية ، كما أن العمل العظيم هو ما تترتب عليه المشقة من حيث هو عمل ، لا من حيث هو شاق في نفسه

وهكذا يمكن التمييز بين المشقة التي لا تأمر بها الأخلاق وتلك التي تأمر بها ، بهذه القاعدة وهي و وإذا كانت المداومة على العمل تؤدى إلى الانقطاع عنه أو عن بعضه أو إلى وقوع خلل في صاحبه ، في نفسه أو ماله أو حال من أحواله فان المشقة هنا تكون خارجة عن المعتاد وان لم يكن فيها شئ من ذلك في الغالب فلا تعد في العادة مشقة ، وأن سميت ، فأحوال الانسان كلها مشقة .

ومن هنا نجد أن الشاطبي وبعض الفقهاء كانوا يهدفون من دراستهم للامتثال أو التكليف إلى تحليل الانسان من حيث هو نفس وبدن ومجموعة من الغرائز " وبعد هذا التحليل قاموا بعمل مطابقة بين طبيعة الأمر وما يقابله من قدرة لدى الفرد على امتثال هذا الأمر ، وهذا نوع من الدراسة جديد على علم الأخلاق إذ لم نعشر على فيلسوف أخلاق سواء في العصر القديم أو الحديث قد اهتم بهذه المشكلة " أي مشكلة العلاقة بين الأمر والقدرة ، حقا هناك من اهتم بالقدرة ولكن من زاوية ما يسمى بمشكلة الحرية ، ولغموض معنى الحرية لم يستطيعوا أن يحددوا طبيعة العلاقة بين الأمر والقدرة كما هو الحال مثلا عند كانط ، فكانط افترض أمرا مطلقا بعيدا كل البعد عن الواقع الفعلي للانسان ، وربها كان ذلك هو أهم خلل أصاب مذهبه " إذ ركز عليها كثير من النقاد وحاولوا استغلالها لهدم المذهب من أساسه " وهم في ذلك على حق لأنه من المستحيل أن نقيم مذهبا أخلاقيا هو في أوامره ضد طبيعة الانسان لأن ذلك كما يقول الفقهاء هو تكليف بما لا يطاق .

إذا كان الامتثال معناه طاعة واحتبرام الأوامر الخلقية ، فان هذه الطاعة لا بد من ارتباطها بجزاء لكى يحفظ وجودها واستمرارها . فالإنسان قد يتحرك بقدر ما بدافع من مصلحته الشخصية وفى هذه الحالة يجب أن يتحرك مستبعدا لكل فعل أنانى يمكن أن يؤدى إلى الفساد العام .

فالمقصود من إيجاد نوع من الجزاء هو المحافظة على النظام الأخلاق والذى يكافأ فيه الفرد على فعل الخير ويعاقب على فعل الشر ومن هنا تستقيم الحياة الاجتماعية ، ولا يسمكن استبعاد فكرة الحزاء على أمل أن كل إنسان سوف يسلك بطبعه سلوكا خيرا يؤدى إلى المصلحة المرسلة بدون أن يكون هناك ثواب أو عقاب لأن مجتمعا كهذا لا بد وأن تتهاوى فيه الأخلاق .

وليس الجزاء ضروريا للمحافظة على النظام الأخلاق فحسب ولكنه ضروري أيضا للمحافظة على النظام الاقتصادى .

وبهذا فأن ربط الجزاء بالامتئال هو من أجل المحافظة على القيم المضرورية ، وهو بذلك يصبح عاملاً مهماً فى حفظ كيان المجتمع من ناحية الاعتقاد ، ومن ناحية سلامة النسيج الاجتماعي من الانحلال والتفكك الأخلاق والاقتصادي .

ولكى يكون الجزاء عادلا فلا بد من ربطه بالأفعال المكتسبة لأن الصفات الفطرية كما رأينا لا يمكن أن ترتبط بالأمر الالزامى الذى يترتب عليه الامتثال وبالتالى يترتب عليه جزاء .

والجزاء ليس معناه اعتداء على قيمة من القيم التى يجب المحافظة عليها فإذا كان في الجزاء اعتداء ما على النفس فذلك من أجل حايثها ولذلك يقول الشاطبي عن الجزأء انه تخلف جزل في كلية وهذا التخلف الجزلي هنالك إنها من جهة المحافظة على الجزئي في كلية من جهة أخرى ، كما نقول ان حفظ النفوس مشروع = وهذا كلى مقطوع بقصد الأخلاقية إليه ، ثم شرع القصاص حفظا للنفوس فقتل النفس في القصاص محافظة عليها بالقصد .

وليس علم أصول الفقه هو مجال دراسة أنواع الجزاءات لأن الهدف منه هو دراسة الكليات ولذلك فان الدراسة هنا قد يعنيها فقط علاقة الجزاء بالامتثال و ومدى ارتباط الجزاء بالفعل من حيث هو صادر عن شخص نه إرادة وقدرة على الفعل أما تفصيل أنواع الجزاءات فان مجالها هو علم الفقه ، وهو العلم التطبيق بالنسبة لعلم الأصول الذي هو نظرى . ومع ذلك فان هناك تساؤلا يمس فكرة الجزاء في علم الفقه وينبغي أن نناقشه هنا .

فقد يقال ان الجزاء الذي تحدد في علم الفقه ليس كافيا لكي يسلك الفرد سلوكا أخلاقيا لأنها في الأصل جزاءات قانونية وهناك سلوك قد يسلكه الفرد ويكون هذا السلوك لا أخلاقيا ولكنه لا يخضع لهذه الجزاءات ؟

أن هذا الاعتراض قد يكون على جانب من الصواب إذا نظرنا إلى علم الفقه بوضعه الحالى ولكننا هنا بصدد فكرة جديدة على علم أصول الفقه ألا وهي فكرة المقاصد وهذه الفكرة تجعل المقاصد الأخلاقية تتحول إلى سلوك عملى بواسطة الإنسان من خلال النية وبذلك فأن النية تلعب دور هاما في المقاصد.

والنية ترتبط في أساسها بالجزاء الديني ولا يخنى أن عنصر الدين هام جدا في فكرة الجزاء (١) لأن الدين له نوعية معينة من القداسة التي تجعل الإنسان يعتقد بانه لو فلت من عدالة الأرض فأنه لن يفلت من عداله السماء.

وهناك من يرى أن فكرة الجزاء فى أساسها فكرة غير أخلاقية ، فتقول السيدة رابعة العدوية رضى الله عنها معيرة عن رأى أغلب صوفية الاسلام ، اللهي يعمل آخذا في أعتباره فكرة الجزاء هو بالضبط مثل الأجير السوء » .

وقالت عبارتها المشهورة متحدية بها حتى الجزاء الالهى د الهى ان كنت أعبدك عافة النار فاحرقني فيها وان كنت أعبدك رغبة في الجنة فأبعدني عنها وان كنت أعبدك لذاتك فلا تصرف عنى جالك السرمدى .

 <sup>(</sup>١) مز هنا نجد أن جون ستيورت مل قد أضاف الى قائمة الجزاءات التى وضعها بتثام الجزاء الدينى .

وفى الفكر الغربى الحديث ظهرت هذه الفكرة عند سبينوزاكما ظهرت عند جيو ووجهة نظر الأخير هو أن الجزاء قد تقتضيه بعض الاعتبارات الاجتماعية أما الإنسان كانسان فليس هناك أى داع لأن ينال كل مجرم بسبب جريمته أى نوع من العقاب حتى ولو كان وخز ابرة أو أن ينال الرجل الفاضل ثمنا لفضيلته.

ويرى أن هذه الفكرة التى أمنت بها الأخلاق العامية والدين العامى عن الجزاء ما هى ألا فكرة فاسدة ، لأن الجزاء المعقول ليس من الناحية الاجتاعية ، إلا حاية للقانون وهذه الحاية لا فائدة لها في فعل مضى وأنقضى .

أما من الناجية الأخلاقية فالجزاء انما يعنى بحسب اللفظ نفسه التقديس فإذا كانت صفة القداسة في القانون الأخلاق في رأى من يسلمون بوجود قانون أخلاق هي التي تهب لهذا القانون قوة القانون وجب أن تنطوى تبعا لفهمنا للقداسة والألوهية اليوم على نوع من الزهد والتنزه عن المنفعة ، إذ كلما كان القانون مقدسا كلما كان أعزل بحيث ينبغي أن يكون الجزاء الحقيقي من الناحية المطلقة وبغض النظر عن المواضعات الاجتماعية هو أن لا يعاتمب أحد على ما يقترفه من فعل ، ولذلك فان كل عدالة تعاقب فهي ظالمة وأن العدالة الجزائية ذات صفة اجتماعية صرفة ، ولا يمكن أن تبرر ألا من وجهة نظر المجتمع وأن ما نسميه عدالة أن هو الا فكرة انسانية نسبية والمحبة وحدها أو الرحمة فكرة وجودية حقا لا شي يجدها .

إن جيو فى نقده لفكرة الجزاء يعترف بأن الجزاء ضرورة إجتاعية وبذلك فإنه يحاول أن يفصل بين الإنسان والمجتمع فإذا كانت الحياة الإجتاعية تقتضى فى نظره أن يكون هناك جزاء فإن إنسانية الإنسان لا تقبل هذه الفكرة وإن الحبة وحدها أو الرحمة هى الفكرة الوجودية التى لا يمكن حدها.

وهذه هي نفس الفكرة التي قالت بها رابعة وصوفية آخرون ولكن فكرة التسامح والمحبة لا يمكن أن يقام عليها نظام أخلاق سليم ، فالتسامح يؤدى إلى تبرير تصرفات السارق ووصف فعله بأنه فعل ذو فائدة مع انه اعتداء على حرية الآخرين ، والتسامح بذلك قد يهدم الأخلاق ، كما أن التسامح والمحبة قد يؤديان إلى ضعف المجتمع ونشر الأخلاق بين أبنائه وعندئذ سوف يواجه بمشكلة وهي كيف يجعل من سلوك الفرد أفضل سلوك يمكن أن يسلكه كائن حي بينا هذا السلوك غامض .

من أجل ذلك فلابد من معرفة الباعث والزاجر للفعل الذى يمكن أن يجعل لا متثال الأمر معنى ، ويكون هناك فرق بين من يمتثل الأمر وبين من لا يمتثل وإلا فما الباعث على العمل الصالح إذا كان يتساوى فى نهاية الأمر مع العمل الشرير؟

وهدف الشاطى من بحثه فى الجزاء هو ربطه بالقدرة وبيان ما يتلاءم وطبيعة الانسان ، ولذلك كانت عنايته به من ناحية تحديد علاقته بالصفات الفطرية والمكتسبة ، وبذلك فإن الجزاء من حيت علاقته بالقدرة له دور هام فى تحديد طبيعة الامتثال والعمل على المحافظة على القواعد الأخلاقية التى يجب أن تطاع .

## سابعا: تعقيب

لقد ظلت الأخلاق في الفكر الفلسني حتى عصر كانط غافلة لعنصر الالزام أو التكليف فلا وجود لفكر الواجب أو الامتثال في أغلب المذاهب الأخلاقية القديمة ، وربحا يرجع السبب في ذلك إلى آن فلاسفة اليونان قد تصوروا الفضيلة دائما على أنها ضرب من الانسجام أو التوافق أو الطمأنينة النفسية أو السكينة القلبية في حين أن الحياة الخلقية ماهي إلا صراع وجهد ومشقة والزام .

ويتحدث الرواقيون عن الاكتفاء باعتباره فضيلة أساسية من فضائل الرجل الحكيم ويربطون بين الإنسان والكون فى وحدة واحدة فيقول ماركوس اوربلبيوس وأيها الكون ان كل شئ يتسق معك يتسق معى أيضا ، لا شئ يكون بالنسبة لى مسرفا فى التفكير أو ممتنعا فى التأخير متى جاء الوقت المناسب بالنسبة لك . كل شئ تجئ به فصولك أيتها الطبيعة فهو ثمر لى منك خرج كل شئ وفيك يقوم كل شئ وإليك يعود كل شئ .

هذه هي حالة الإنسان الفاضل الذي لم يعوزه شيّ . وقد أعلى الرواقيون من شأن القيم الموجودة في عالم اللوغوس بوصفه قانون العالم ومعناه وروحه ومن هنا أصبح الخير الأسمى للفليسوف الرواقي هو الاتحاد باللوغوس ، أما الأمتثال أو الإلزام فيمكن أن نجد مفهومه عندهم في احترامهم للعقل البشري وحطهم من قيمة الانفعالات البشرية مع كل ما يقترن بها من اهتمامات حقيرة بمشاكل الحياة اليومية .

ويذلك أعلنوا أن كل ما يحول دون الفضيلة والسعادة دائمًا هو الانفعال الصادر عن قوة غير عاقلة .

وهكذا انتهى الأمر بالرواقيين إلى القول بأن الشقاء حليف الرزيلة والجهل ، مادام من شأن العقل أن يصير غير عاقل بتراخى النفس واندفاعها وراء الميل المسرف والحكم الكاذب .

وقد أخذ كانط مفهوم الالزام عند الرواقية واقره مبدأ عاما وصاغه في صورة قانون يجب احترامه من أجل القانون فحسب .

أما أصحاب مذهب اللذة فقد اعتبروا الخير الأخلاق مجرد شيء محسوس ملموس ومن ثم وضعوا معيارا تجريبيا أطلق عليه أصحاب مذهب المنفعة في العصر الحديث اسم حساب اللذات.

ولا شك أن الاتجاه النفعي سواء منه القديم أم المعاصر لا يزيد عن كونه اتجاهاً عائياً يحيل الأخلاق بأسرها إلى مجرد بحث عن النتائج السارة أو الآثار النافعة .

بيد أن العصر الحديث قد شهد اتجاهات أخلاقية أراد أصحابها اعتبار القانون أو الواجب أو الامتثال دعامة الأخلاق ، فكان من ذلك أن اهم كثير من الباحثين بدراسة طبيعة التكليف بدلاٍ من التوقف عند دراسة النتائج السارة أو الغايات الخيرة .

وعلى الرغم من أن القانون قد بدا للبعض طبعيا صرفا ، بينا اعتبره البعض سياسيا محضا فى حين زعم آخرون أنه عقلى خالص إلا أن أصحاب هذه الاتجاهات المختلفة قد أجمعوا على القول بأن القانون الخلقي يفرض على الأفراد بعض القواعد السلوكية التي لا تحتمل التأويل أو التفسير أو المناقشة ، فليست أخلاقية الفعل رهنا ببعض الاعتبارات العملية المتعلقة بالنتائج أو الآثار بل هى رهن بما لدينا من إحساس بالالزام على اعتبار أن الإلتزام يقوم أولا وبالذات على بعض العلاقات الباطنة المتضمنة في صميم الفعل الخلقي نفسه .

وفى يحثنا عن الامتثال تبين أن الفقهاء قد رأوا أن التكليف أو الامتثال ضرورى لقيام الأخلاق كما هو ضرورى لقيام القانون والامتثال عند الشاطبي يميل إلى الارتباط بالأخلاق أكثر من ميله للارتباط بالقانون .

فقد جمع الشاطبي بين الامتثال من أجل القانون الأخلاق لذاته وبين الامتثال من أجل غرض وغاية إلا أنه جعل هذا الغرض يتحقق من داخل الأمر المطلق ، فالامتثال عند الشاطبي متضمن في طبيعة الفعل الخلق نفسه وفي نفس الوقت متعلق بالنتائج والآثار ، فالامتثال يتحقق عندما يخرج الانسان عن داعية هواه ويسير طبقا لما يمليه عليه العقل فاذا كانت هناك نتائج واثار تترتب عليها مصلحة هذا الفعل لا يتعارض وحكم العقل بل ما يتعارض وأحكام العقل هو ان تستبعد الأحكام الخلقية الميول والعواطف من بجال الأخلاق ولذلك لم يستطع كانط أن يبين لنا ما هو مضمون الواجب الخلقي عنده أما الفقهاء فلم يعرفوا الواجب بهذا المعنى الكانطي ، وإنما عرفوه بالمعنى الانساني فقسموه الى مراتب كل منها يمكن ان تحقق للانسان توازنا يحفظ عليه بالمعنى الانساني فقسموه الى مراتب كل منها يمكن ان تحقق للانسان توازنا يحفظ عليه داته .

وفى تاريخ فلسفة الأخلاق لا يوجد بحث عن العلاقة بين القدرة والامتثال فلم يهتم الفلاسفة بهذه المشكلة مثلا اهتم بها علماء اصول الفقه وربما يرجع اهتمام علماء أصول الفقه بها لأنهم أرادوا أن يحددوا من يقع عليه الفعل ومن لا يقع الفعل لأمر خارج عن قدرته فالقوانين الخلقية لا توخذ على اطلاقها ، بل هناك أوقات تقيد فيها هذه القوانين بحيث تحل الرخصة محل العزيمة ، وهناك أوقات وحالات لا تطلب القوانين المعتمل للغي القوانين كلية بالغاء القدرة على الفعل كعدم المتمكن من السبب او فقدان الحرية في حالات الإكراه .

من هنا نجد ان الأمتثال هو طاعة لفعل يتلاءم وطبيعة الانسان الذي يسعى دائما لكى يحقق ذاته من خلال العمل من أجل مصلحته ومن خلال تحقيق مصالح الأخرين .

والأخلاق تتطلب النظام ولهذا يجب عليها ان ترفض الاستسلام للرغبات دون قيدا أو شرط ولهذا اكتسبت الشهرة بأنها ضد ميول الفطرية ولكن الأخلاق هنا ليست ضد الرغبات بحد ذاتها وإنما هي ضد تفلت الرغبات وميوعتها فقط ، والأخلاق إذا نظرنا إليها على أساس انها متمشية مع ميول وضروب اهتمامه الايجابية ومع تحقيقه الأقصى لهذه الميول والاهتمامات فلن يكون هناك أي أساس للتناقض بينها وبين المذهب الانساني .

لأن المذهب الانسانى إنما هو فى أساسه فلسفة تعبر عن رد الفعل ضد الالحاح غير الطبيعى الذى يفرضه مذهب الزهد على نكران الذات انه يثق بالرغبات ويتمتع بالحياة بضمير مرتاح ، غير ان هذا لا يعنى ان المذهب الانسانى يفتقر الى النظام والانضباط بل أنه يعنى ان انضباطه الذاتى انضباط بناء تبرره الخصوبة المثدة ، بتفة الشاطيم مع بدى فى ان الأخلاق لا تجد آية فضيلة اطلاقا فى انكا



ينهي هذا البحث إلى بيان حقيقة هامة ، وهي أن الوحي من الناحية التاريخية هو المصدر الذي صدرت عنه الأخلاق ، فقد وضح أن مقاصد الوحي هي المصلحة العامة ، وهي أساس التشريع والغاية القصوي للأخلاقية (١) ، هذه الحقيقة لم يكن في استطاعتنا استخلاصها من الوحي مباشرة .

ولذلك كان لابد من تحويل الفكر الدينى إلى فكر نظرى ـ ولم يكن ذلك مستطاعاً إلا من خلال علم أصول الفقه ـ حتى نصل إلى المبدأ العام الذى تقوم عليه فكرة المصلحة .

وقد قدم لنا علم أصول الفقه مثلاً عليا جديدة لم نكن نعهدها فى الفكر الدينى ، فالفكر الأصولى وفكرة المقاصد نظرا إلى المثل الأعلى على أنه يتحقق فى المحافظة على الضروريات والحاجيات والتحسينات أى أن المثل الأعلى هو مصلحة الإنسان .

<sup>(</sup>١) يعرف الدين بأنه وضع الهي يسوق دوى العقول باختيارهم المحمود الى الخير بالذات ، وهو ما يصلحهم فى معاشهم ومعادهم فان الوضع الالهي هو الأحكام التي جاء بها نبى من الأسياء ، وقد يحص الشرع بالأحكام العملية الفرعية ، أما الشريعة فانها الاتهار بالتزام العبودية وقيل هذه الطريقة في الدين وحيئذ يكون المشرع والشريعة مترادهان (كشاف اصطلاحات الفنون ــ النهانوى مادة شرع ) . وهذا التعريف يدل دلالة قاطعة على أن الدين مرادف للمصلحة .

بهذا قدمت المقاصد رموزاً جديدة ووقائع جديدة يمكن عن طريقها توجيه حياة الإنسان إلى البحث عن المصلحة في الحياة الدنيا وفي الآخرة وهذه اطلاقه لفاعلية الفكر من الناحية العملية . وبالتالى بحث عن مبدأ رئيسي تقوم عليه هذه الأخلاق ..

فكان لا بد من وجود منهج يرتبط بالقيم الخلقية فكان منهج الاستقراء المعنوى وبهذا المنهج أمكن استخلاص المبدأ الرئيسي الذي قامت عليه فكرة المقاصد وتأسست عليه نظرية الأخلاق ، ومنهج الاستقراء المعنوى يقوم من أجل المصلحة وبها ، فالفهم لا يتم إلا على المستوى العملى الذي يحقق مصلحة ما للإنسان .

وهذا المنهج قد يفتح أفاقاً جديدة لا في دراسة القيم وحسب ولكن في الدراسات الإنسانية بوجه عام ، إذ قد توهم البعض بأن المنهج الوضعي قد قضى نهائياً على الفكر الفلسي والدراسات الإنسانية ، ولم يكن هناك منهج يمكن أن يبين خطأ هذا المنهج الوضعي وفي نفس الوقت يحل عله . وهنا تكن أهمية منهج الاستقراء المعنوى إذ بين خطأ المنهج الوضعي وفرق بين دراسة الطبيعة ودراسة الإنسان كما أثبت خطأ المناهج الصورية ، وجمع بين علمية المنهج الوضعي وصورية المنهج الصورى في وحدة عضوية .

وإذا كان البحث قد أبان عن منهج جديد لدراسة القيم ، فإنه فى نفس الوقت وضع أساساً لبناء نظرى لعلم الأخلاق ، وكشف عن أن هدف الأخلاق هو البحث عن مبدأ أساسى تنطلق منه ويتحدد سلوك الفرد وعلاقاته مع الآخرين على ضوه هذا المبدأ . وهذا المبدأ يتمثل فى المصلحة ، وهى القيمة العليا الغائية التى يجب أن نحافظ عليها من خلال المحافظة على القيم الخمس الوسيلية . هذه القيم تشكل مبدأ أولياً وأساساً قوياً لبناء نظرى متكامل ، أساساً لا يمكن استخراجه من مجموعة النصائح أو الوصايا ، في المهر مبدأ مستخلص من واقع التجربة البشرية ، وهذا المبدأ ليس كلياً وضرودياً فحسب ، بل انه أصيل أصالة مطلقة وثابت غير متبدل وهو بمثابة الدعامة التى ترتكز عليها النظرية .

هذا المبدأ يقوم على احترام الحياة الإنسانية وجعل الخيرف بقائها وتشجيعها والشر ف تحطيمها أو الوقوف ف وجهها .

إن هذا المبدأ ليس مبدأ دينياً فقط ولكنه أيضاً مبدأ إنساني .

فاستقراء الطبيعة البشرية يدل دلالة قاطعة على أنه لا يوجد فرد أو أمة تجعل الحنير في تحطيم الحياة والشر في بقائها ، وفي ذلك تطابق بين الوحى والواقع فكل منها يؤيد الآخر من حيث المبدأ ، إذن لا مجال للقول بأن هذا مبدأ ديني أو أن هذا مبدأ فكرى أو فلسني فالوحى قد شمل الأخلاق والسياسة والاقتصاد والاجتماع.

والبحث عن مبدأ أساسى للأخلاق لا يهمه إن كان هذا المبدأ قد نبع من الطبيعة البشرية أو من طبيعة الدين لأن الفصل بينهها فصل تعسنى بنى على أساس أن الدين مفروض على الإنسان من الخارج وأنه مجموعة من الأوامر والنواهى والحدود والكفارات ، وأن الطبيعة الإنسانية نافرة دائماً من تقبل هذه الأوامر والنواهى .

إن هذا الفهم لطبيعة الدين فهم خاطىء كما أن الفهم لطبيعة الإنسان من تلك الناحية فهم خاطىء أيضاً « لأن الدين الذى لا يعمل من أجل المحافظة على الحياة لا يعد ديناً بأى حال من الأحوال ، فأى دين هذا الذى يدعو إلى تحطيم الحياة ؟ كما أن الإنسان الذى ينفر من الدين يبغى الفوضى . والمبدأ الذى استخلصناه من هذا البحث هو مبدأ ديني لأنه يجعل الدين قيمة من القيم شأنه شأن النفس أو المال أو العقل أو النسل أى أن الدين ضرورى لصحة وسلامة المبدأ فهو جزء منه ومصدراً له (۱)

إن هذا المبدأ الذي نجع البحث في اكتشافه قد فشلت جهود الأخلاقيين على مر تاريخ الفكر في إيجاده أو القدرة على تحديد ملاعه (٢) ، والدليل على ذلك أننا حينا نناقش آراء الأخلاقيين الأوائل نجد أنها ليست بذات قيمة ، اللهم إلا في بعض العناصر التي يمكن جمعها وتنسيقها لكي تأخذ شكل المذهب ، أما باقي الآراء فهي

<sup>(</sup>۱) إن جعل الدين قيمة من القيم الحضارية يجعل من السهل أن نجد مجتمعا موحدا من حيث الاعتقاد ، والاعتقاد عامل مهم لتحقيق التواصل بين الجاعة ، وهذا التواصل لازم للوجود الانساني لزوماً ضرورياً ، والتواصل بلا حد يعتمد على الارادة والنية والتصميم على سلوك طريق معين خلال الحياة ، فطالماكان كل فعل من أفعالى الحياة متسماً بقيمة أكيدة مقبولة لدى الناس جميعاً وجدويا طابين الناس وهذا هو ما جعل من الدين قيمة ضرورية للحياة للانسانية .

 <sup>(</sup> ۲ ) لم نجد فيلسوفاً استطاع أن يضع مبدأ للأخلاق غير كانط ولكن هذا المبدأ الذي وضعه كانط هو مبدأ صورى خث

دعوات خطابية ، أو وصايا أخلاقية أو أفكار مرتبطة بمذهب فلسنى تكون نتيجة لازمة عنه ، والبحث عن مبدأ أساسى للأخلاق لا يمكن استخراجه من مجموعة من النصائح العملية ولا من الوصايا حتى ولو كانت دينية ولكن لا بد من إيجاد مبدأ مستخلص من واقع الطبيعة البشرية وأن يكون هذا المبدأ ضرورياً ضرورة تجريبية حتى يكون مبدأ موضوعياً يحظى باتفاق الجميع .

وهذا المبدأ الأخلاق يقوم على احترام الحياة الإنسانية وجعل الخير في بقائها والشر في تحطيمها .

هذا المبدأ قد أكد على أمرين:

الأول : هو التأكيد المتعمق للعالم والحياة ، وهذا يتلخص فى أن يعمل كل إنسان على الاحتفاظ بدينه ، وبحياته ، وبماله ، وبعقله ، فهذه تمثل كل أنواع الرجود التي يمكن أن تؤثر فى هذا المبدأ وترفعه إلى أعلى قيمة وهى تحقيق المصلحة .

الثانى : هو المضى من الدوافع الأخلاقية البحتة إلى أخلاق هى ضرورة من ضرورات الدين . الفكر . كما هى ضرورة من ضرورات الدين .

وإذا كان البحث قد نجح فى أن يقدم مبدأ أساسياً يعد مقبولاً من الناحية الموضوعية فأنه بعد ذلك ربط بين هذا المبدأ وبين مبدأ الإيثار ، وبذلك يكون هدف الأخلاق هو تكيل الذات وهذا قد تحقق من اتجاهين متضادين :

الأول : هو أن البحث بدأ من الإيثار بوصفه مضموناً مسلماً به على وجه العموم ومضموناً للأخلاق من أجل النظر فيه على أنه ينتسب إلى تكميل ذات الإنسان .

الثانى : فهو أن البحث بدأ من تكيل الذات وسعى إلى تصور الإيثار على أنه فى مضمونه هو ضرورة من الضرورات .

من هذين الاتجاهين أوجدت الأخلاق مركباً يجمع بين الإيثار وتكيل الذات بحيث يكون أحدهما متضمناً في الأخر. وهي بذلك قد أوجدت وحدة باطنية بين ١٩٦٦

الإيثار وتكميل الذات قائمة على مبدأ الاعتراف بالحياة وجعلها هي المقصد الأول والأساسي الذي يجب أن تبنى عليه الأخلاق ، هذا المبدأ له مضمون محدد هو المحافظة على الضروريات والحاجيات والتحسينات ، وهذا هو المعنى التعقلي الكامل لتوكيد العالم الموجود وتوكيد الحياة ومحاولة جعلها حقيقة واقعة .

وعلى ذلك فهذه الأخلاق نسبية لأنها لاترى خبراً سوى المحافظة على الحياة والرق بها وكل تحطيم أو إيذاء للحياة مها كانت الظروف التي يقعان فيها تنظر هذه الأخلاق إليه على أنه شر(١).

وتحاول هذه الأخلاق دائماً بطرق أصيلة أن تتلاءم مع واقع الإنسان فهى لا تلغى كل المنازعات الخلقية ، « بل تقرر ما هو المدى الذى يمكن أن تتلاءم فيه الواجبات مع القدرة . فهى لا تلغى العلاقة العضوية بين العقل والعاطفة فبدلاً من أن يتصارع العقل مع العاطفة جعلت هذه الأخلاق بينها توافقاً فها قد صمها لا ليوازن كل منها الآخر فحسب ، بل ليخدم أحدهما الآخر أيضاً فالعقل بعطى الهدف للعاطفة والعاطفة تعطى الكفاءة للعقل .

إن دور العقل لا يتمثل في كبحه للطاقة العاطفية ، بل في توجيهها ليعيدها بواسطة أهداف مستمدة من المعرفة .

ومن أنبل المثل الإنسانية فى موروثنا الثقافى هذا هو مفهوم المقاصد للعلاقة المناسبة بين العقل والعاطفة ، وواجب العقل فى أن يوحد نزعات الفرد العاطفية ويوجهها لكى تصبح روحه منسجمة مع نفسها ومع الآخرين ، وبهذا تتمتع بعافيتها الطبيعية وتبلغ كما لحل الإنسانى .

بهذا تصبح القصدية الكلية المطلقة فى الاحتفاظ بالحياة والرق بها هى وحدها الأخلاقية وما عدا ذلك فليس من الأخلاق فى شئ بل هو ذريعة يتذرع بها الإنسان

 <sup>(</sup>١) سبق أن قلنا أن العقوبات والحدود والكفارات ليست اعتداء على الحياة بل بالعكس فهى تقصد حفظ
 الحياة .

المهروب من الحياة ، وهذه الأخلاق لن تسمع بالقول بصدق النظرة الفردية التي تسود التصوف ؛ فعني أن يقوم الإنسان بالسعى لتكيل الذات عن طريق الأنطواء النفسي هو في الحقيقة مثل حي وعميق ولكنه ناقص من حيث مفهوم الحياة ، فالأخلاق هنا لا تسمح بأن يتخلى الإنسان عن الاهيام بشؤن الدنيا كلية ، ولكن لابد من الاهيام بكل صور الحياة التي تقوم من حوله . وفيا يتصل بعلاقات الإنسان مع الآخرين تلقي هذه الأخلاق على عاتقنا مسئولية لاحد لها في تقدم قواعد تبين ما هو المدى المسموح به المتحافظة على القيم وعلى ضوه ما هو ضروري أو جاجي أو تحسيني ووفقاً للمسئولية الحناقية والقدرة على التمكن من الفعل ، يمكن أن يحدد كل فردكم من حياته وممتلكاته وسعادته وراحته ينبغي أن يكرس من أجل الآخرين وكم يحتفظ به لنفسه ؟ والمحافظة على الدين ضرورة لإكبال وإشباع الجانب الروحي والعقائدي في الإنسان لأن الروح على الدين ضد حرية الإنسان يسمو في معانيه المشخصة له عن درك ، بطبعها تميل إلى التدين والدين يجعل الإنسان يسمو في معانيه المشخصة له عن درك . الحيوانية وليس الدين ضد حرية الإنسان وضد إنسانيته ، بل هو ضروري لارتباط الإنسان بغيره عن طريق الاعتقاد . وهناك علاقات ببن الناس لا يمكن تنظيمها إلا من خلال الدين ، فكأن الدين أقوى قاعدة في صلاح الدنيا واستقامتها وأجدى الأمود نفعاً في انتظامها وسلامتها ولذلك قل أن نجد شعباً أو أمة بدون اعتقاد ديني .

وفى مسألة المال تتخذ هذه الأخلاق موقفاً فريداً . فقد يتصرف المرء فى ثروته وكأنه وكيل على مال غيره وقد يؤثر غيره على نفسه ، وأقل درجة هى أن يؤدى حق المال عليه (١) ، ولكن ذلك لا يثم بإجراءات يتخذها المجتمع وإنما عن طريق قرار يتخذه الفرد ويخضبع لضميره وللتقوى المستمدة من الدين . وبذلك تصبح الثروة ملكاً للجميع ولكن تركت تحت السيطرة المطلقة للفرد .

<sup>(</sup>۱) لفظه المال لفظه كلية يدخل فى مضمونها كثير من الجزئيات فمنها الموارد الطبيعية الزراعية والمواد الحنام المعدنية وهذا ما يسمى بالحنصب الدائم ويدخل فيه أيضاً الصناعة والتجارة وكل مايدخل تحت اسم المال العام الذى يعود على كل فرد بالخير والرفاء ، وإذا أصبح كل إنسان يرى أن له حق في هذا المال ولكن أن يحصل عليه في هذه الحالة يقل في الناس الحسد ويتني عنهم تباغص العدم وتكثر المواساة والتواصل وذلك من أقوى الدواعي لصلاح الدنيا . وانتظام أحوالها (الماوردي ــ أدب الدنيا والدين ص ٧١٧).

وليس من الأخلاق حبس المال (١) بل لا بد من إطلاقه لكى يخدم المجتمع عن طريق المشروعات أو التداول أو النماء أو الصناعة ، بهذا يكون المهم في المال هو تقديم ما يملكه الفرد لكى يكون وسيلة للعمل . وسواء تم هذا بالمحافظة على الثروة وزيادتها أو بالتنازل عنها ، فالأمر ليس بذى أهمية طالما أن المال في النهاية سيصل إلى المجتمع ويصبح الانتفاع به للكل .

وهناك حدود لطلب المال ، والحد الأنسب هو طلب الكفاية . فكل إنسان له حاجة وعلى قدر هذه الحاجة يجب عليه أن يلتمس ما يشبعها من غير زيادة ولا نقص وبلالك يتوقى طرقى الافراط والتقصير لأن مع التقصير الذلة والحساسة والدناءة والمهانة ، ومع الإفراط كد وعبودية ، لا انقضاء لها ، فمن أراد أن يحصل على شيء من غير أن يعطى ما يقابله فقد أهان نفسه وأحلها محل من أفقدته قدرته على الكسب ، فالذي يحصل على أكثر مما يحتاج لا يمكن أن يقدم فيا يقابل هذه الزيادة عملاً وخاصة إذا كانت عنده تهمة جمع المال من غير أن يتحرى مصدره فتنازعه الشهوات والتي لا يمكن أن يحمل عليها إلا عن طريق المال ، وليس للشهوات حد متناه فيصبح طلبه للا يمكن أن يحمل للا يحمل للا يحمل للا تنزجر عنه بعقل ، ولا تتكشف عنه بقناعة ، فمن لم يجمل للا كتساب حداً يقف فلا تنزجر عنه بعقل ، ولا تتكشف عنه بقناعة ، فمن لم يجمل للا كتساب حداً يقف عنده يقضى حياته في رق وعبودية دائمة لأن المقدار الزائد عن الحاجة سيكنز ويتركه لغيره فيا بعد ويخسر المتعة التي كانت سوف تلحقه لو أنفق هذا المال على غيره .

هذا عن الإفراط فى طلب الكفاية ، أما عن التقصير عن طلب الكفاية فذلك يرجع إلى أثباب ثلاثة :

الأول الكسل ، والكسول يحرم نفسه من لذة النشاط ويصبح إنساناً عالة على غيره ضائعاً وسط المجتمع وليس له من الشأن ما يستحق أن يعد إنساناً.

أما إذا قصر فى طلب المال نتيجة للتواكل ، فذلك عجز قد أعذر به نفسه وحاول أن يغير معنى التوكل المقصود لأن الله أمر بالتوكل عند انقطاع الحيل والتسليم إلى القضاء بعد الأعواز فليس من توكل المرء أضاعته للحزم .

<sup>(</sup>١) رأى الامام أبو حنيفة أنه لايجوز الحجر على السفيه لأن حبس المال فى يده فيه ضرر للمجتمع والحجر عليه فيه ضرر على الحرية الشخصية .

وإنكان التقصير لزهد ليس معناه أن تزهد فيما لا تملك بل أن تزهد فيما تملك أى يكون عندك مال ولكنك لا تحبه ، إذن فليس هناك عذر يمكن أن يتخذ منه أى فرد ذريعة عن القعود عن طلب الكفاية .

وطلب الكفاية يدخل فيه أيضاً الاقتناء والادخار ، لأن السبب الذي يدفع إلى الاقتناء ويبعث عليه هو تصور الحالة التي يفقد فيها المعنى مع قيام الحاجة إليه . والمقتنيات هي عبارة عن تعلم الصناعات والحرف وما يدر دخلاً ثابتاً للفرد . أما بالنسبة للدولة فإن المقتنيات هي المنشآت الصناعية الدائمة والإنتاج الزراعي والحيواني .

وحفظ المال مرتبط بحفظ النفس ، لأن المال يصون النفس عن تحمل المحن كما أنه يعمل على اكتمال مروءتها . والمحافظة على النفس يقتضى حايتها من أى اعتداء عليها بالقتل ، أو قطع الأطراف ، أو الجروح الجسيمة ، فليس هناك من حق فى الاعتداء على النفس سواء من الإنسان على ذاته أو من الآخرين ، كما أن المحافظة على النفس معناها المحافظة على الكرامة الإنسانية بمنع السب والقذف وغير ذلك من كل أمر يمس كرامة الإنسان ، ومن المحافظة على النفس منع كل ما يحد من نشاط الإنسان من غير مبرر ، ولذلك حمى الشارع ، حرية العمل ، وحرية الفكر والرأى وحرية الإقامة ، وغير ذلك مما تعد الحريات فيه من مقومات الحياة الإنسانية الكريمة الحرة التي تزاول نشاطها فى دائرة المجتمع الفاضل من غير اعتداء ، كما أن المحافظة على النفس تتمثل فى مراعاة قدراتها عند التكليف فلا تكليف بفعل لا يتلاءم وقدراتها وما يعود عليها بالنفع وذلك من أجل المحافظة على وحدتها وتوازنها مع الجسد .

والنفس مقدمة في الحفظ على غيرها من القيم الأخرى ، كما أن نفس الفرد مقدمة على نفس غيره إلا إذا كان في الحفاظ على نفس فرد واحد إيقاع ضرر جسيم بالأخرين (١).

<sup>(</sup>١) آثار الفقهاء فى ذلك مسألة فقهية وهى أن المشركين أو الأعداء إذا تترسوا بترس من المسلمين فهل يجب قتله أم لا . فهناك من رأى وجوب قتله من أجل المحافظة على نفوس عدد كبير من المسلمين وهناك رأى آخر يرى أن ذلك الأمر متروك لتقدير الحاربين فإذا أمكن إنقاذه دون أن يقتل فالملك أولى (أنظر فى ذلك للخزالى المستصنى ص ٧٥٠) .

والدين مقدم على النفس والمال فى بعض الحالات التى يهدد الخطر فيهاكيان المجتمع ووحدة اعتقاده .

وفى المحافظة على النسل محافظة على النوع الإنسانى وقد اقتضى ذلك تنظيم الزواج ، واقتضى منع الاعتداء على الأعراض سواء أكان بفاحشة أم كان بالقذف وذلك كله لمنع الاعتداء على الأمانة الإنسانية التى أودعها الله تعالى جسم الرجل والمرأة ليكون منها النسل والتوالد الذى يجعل حياة الإنسان باقية على هذه الأرض .

والمحافظة على النسل معناه تربية وتنشئة الأجيال على الألفة والمحبة والعطف والتناصر والدفاع عن الوطن وحب الأرض.

من هنا نجد أن هذه النظرية تبين عن صدقها فى كونها تتضمن عناصر مختلفة للأخلاق ، ولكنها مرتبطة بعضها بالبعض الآخر ارتباطاً عضوياً فهى تتلاءم مع واقع الإنسان ولا تلغى كل المنازعات الخلقية ، كما تطلب من الفرد أن يكون قصده دائماً المحافظة على مصلحة الآخرين بالقدر الذى لا يلغى فيه كيانه أو وجوده .

والبحث قد أبان عن أن هذه الأخلاق ما هى فى حقيقتها إلا أخلاق اجماعية حضارية . فإذا كانت الحضارة فى أساسها تقوم على الأخلاق التى تهتم بالقيم المادية والروحية فإننا قد أثبتنا أن هذه الأخلاق تهتم بكل القيم التي من شأنها أن تعمل على رق الإنسان وتدفعه تجاه التقدم الحضارى فهى تعلى من شأن قيمة الحياة الإنسانية والحياة بصفة عامة ، فالقيم الضرورية قد جمعت بين الحانب المادى والجانب الروحى فى الإنسان وهنا تتوجه إرادة الأفراد جميعاً إلى المحافظة على هذه القيم التي تبغى المصلحة .

وإذا كانت هذه الأخلاق قد ركزت على كمال الأفراد روحيا وماديا فهذه هي الغاية القصوى للحضارة ، فالحضارة التي لا تنمو فيها الا النواحي المادية هي حضارة مقضى عليها بلا شك ، ذلك لأن الطابع الجوهرى للحضارة لا يتحدد بانجازاتها المادية بل باحتفاظ الأفراد بالمثل العليا للكمال الإنساني وتحسين أحوال الشعوب من الناحية الاجتماعية والسياسية . وحينما يعتنق الأفراد القيم الخلقية التي تجمع بين المادية والروحية فان سلوكها سوف يؤثر في ذواتها وفي المجتمع وفي ذلك حل للمشاكل التي تثيرها وقائع الحياة . وهكذا نجد أن هذه الأخلاق إذا كانت تعمل على التأكيد على العالم وعلى

الحياة الإنسانية فان هذا التأكيد هو الأساس الذي يهي عليه القيم الاجتماعية التي تهدف إلى إيجاد علاقة بين الأفراد وتحتم عليهم نظاماً متكاملاً ومترابطاً لكي يعملوا جميعا على تقليل الأعباء المفروضة عليهم ، وإيجاد الظروف المولتية للجميع في الحياة قدر الامكان ، ولذلك ارتفع المال كقيمة خلقية لكي يوازي الدين والنفس والعقل والنسل .

وإذا كانت هذه الأخلاق قد اهتمت بالقيم الضرورية لحياة الإنسان جملة واحدة ، فليس هذا هو مطلب العصر الحاضر الذى فقد شطر هذه القيم باتجاهه نحو القيم المادية وترك القيم الروحية فحسب ولكنه ضرورة من ضرورات هذا العصر.

وفى النهاية نقول ان هناك اجهاعا على أنه لا توجد أية نظرية تعتبر نسخة طبق الأصل من الحقيقة أو الواقع على الأطلاق ، وإنما أى منها قد تعتبر مفيدة ونافعة من وجهة نظر معينة وفائدة فكرة المقاصد العظمى التى أسفر عنها هذا البحث هى تلخيص الحقائق القديمة والافضاء بها إلى حقائق جديدة .

## الفصرس

| الصفح      | الموضـــوع                                                   |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| ٥          | إهـــــــــاء                                                |
| ٧          | المقدمة                                                      |
| ۲۱         | * الفِصلِ الأول : بيئة الأندلس الجغرافية والسياسية والثقافية |
| 41         | أولاً . تمهيد                                                |
| 44.        | ثانياً : حياة الشاطبي ومؤلفاته                               |
| 44         | ثالثاً : بيئته الجغرافية                                     |
| 77         | رابعاً : بَيْتته السياسية                                    |
| **         | خَامَساً : البيئة النَّقَافية                                |
| **         | * الفصل الثانى : المقاصد وأصول الفقه                         |
| 47         | أُولاً: مقدمـــة                                             |
| <b>۳</b> ۸ | ثانياً : المقاصد منهج لتوحيد المختلفين                       |
|            | ثالثاً: الفرق بين المقاصد والمصلحة المرسلة                   |
|            | رابعاً: هدف القاصد                                           |
|            | خامساً: المقاصد تضع معياراً للاجتهاد بالرأى                  |
| ٧٧         | -                                                            |

| ٤٩         | . الفصل الثالث : أصول الفقه والعلوم الفلسفية والصوفية |
|------------|-------------------------------------------------------|
| ٤٩         | أولاً: تمهيد                                          |
| ٤٩         | ثانياً: العَقْلية العملية لأهل الأندلس                |
| 04         | ثالثاً : أصول الفقه فلسفة عملية                       |
| 20         | رابعاً : رفض التطرف في النزعات الصوفية                |
|            |                                                       |
| 11         | <sub>لا ا</sub> الفصل الرابع : منهج الاستقراء المعنوى |
| 17         | أولاً: عهيد                                           |
| 17         | ثانياً : فما هو الاستقراء المعنوى إذن !               |
| 17         | ثالثاً : أساس الاستقراء المعنوي                       |
| <b>V</b> 0 | رابعاً : الاستقراء المعنوى والقياس الشرعي             |
| ٧٨         | خامساً: الاستقراء المعنوي والمعرفة الذوقية            |
| ٨٢         | سادساً . الاستقراء المعنوى والاستقراء المنطقي والعلمي |
| <b>M</b>   | سابعاً: تعقیب                                         |
|            |                                                       |
| 91         | « الفصل الخامس : أساس القيم في فكرة المقاصد           |
| 91         | أولاً: تمهيد                                          |
| 41         | ثانياً : المصلحة والقيمة الخلقية                      |
| 41         | ثَالثاً ٍ: مراتب القيمة                               |
| **         | رابعاً ۚ معيار القيمة                                 |
| •٧         | خامساً : عمومية القيمة وموضوعيتها                     |
| 11.        | سادساً : تعقیب                                        |
| 10         | * الفصل السادس : النية والقيمة الأخلاقية              |
|            | أولاً: تمهيد                                          |
| 17         | ثَانَيًّا : إذْنُ مامعني النية ٬ وهل بمكن تعريفها ٬   |
| 17         | ثالثاً: مُعيار الحكم على النية                        |
| 71         | رابعاً ؛ النية وعلاقتها بالامتثال                     |
|            | خامساً : سوء النية (الحيل) وارتباطها بالقيم الخلقية   |
| 11         | - سادسًا: الأعلاق بين المقاصد والنتائج                |
|            | د الماً - سة ،                                        |
| 41         | سابعاً : تحقيــب                                      |

| ۱۳۳ | الفصل السابع : الامتثال والفعل الخلق           | * |
|-----|------------------------------------------------|---|
| 144 | أولاً : تمهيــــدأولاً : تمهيــــد             |   |
| 148 | ثانياً : ضرورة الامتثالثانياً : ضرورة الامتثال |   |
| 141 | ثالثاً : الامتثال والأحكام الخمسة              |   |
| 144 | رابعاً : الامتثال والأمر الأخلاق               |   |
|     | خامساً : الامتثال والقدرة                      |   |
| 104 | سادساً : الامتثال والجزاء                      |   |
|     | سابعاً : تعقیسب                                |   |
|     | اغــة الحـث                                    |   |

القيم الضرورية هي القيم الخلفية التي تنظم حياة الإنسان، وعندما نستخلصها من مقاصد التشريع الإسلامي فهذا دليل على أن الشريعة الإسلامية تطابق في مجملها ومن خلال مقاصدها مقاصد الإنسان في هذه الحياة.

والإنسان يبغى من هذه الحياه فى أرفع صورها أن بمالظ على إنسانية ، فمن إنسانية ، فمن خلال المحافظة على الفرورية هى جماع هذه المقل وعلى المال وعلى خلال المحافظة على الدين وعلى النفس وعلى المحافظة على إنسانية النسل تصل الشريعة إلى أسمى مقاصدها وهى المحافظة على إنسانية الإنسان فى كل زمان ومكان فمقاصد الشريعة عامة وشاملة وكليه .

من هنا يقدم هذا الكتاب للقارىء تصوراً عن المستوى الأخلاقي الرفيع للتشريع الإسلامي ومدى مطابقته لمقاصد الإنسان واحتياجاته في هذه الحياة .

Bibliotheca Alexandrius

Bibliotheca Alexandrius

Bibliotheca Alexandrius

مطابع الحيئة المصر

٣٧٥ فرنستا